ماريو بونجي المادة والعقل بحث فلسفي ترجمة وتقديم ، صلاح إسماعيل



المركز القومى للترجمة



3027



| 13          | مقدمة: ماريو بونجى والمادية النسقية د. صلاح إسماعيل                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 61          | تمهيد                                                                     |
| 73          | مقدمة                                                                     |
| 77          | الجزء الأول: المادة                                                       |
| <b>79</b> - | الفصل الأول: الفلسفة بوصفها رؤية للعالم                                   |
| 82          | ١-١ العالم ورؤية العالم                                                   |
| 85          | ٢-١ الواحدية والتعددية                                                    |
| 85          | <ul> <li>١-٣ الميتافيزيقا القائمة على الحس المشترك، والتأملية،</li> </ul> |
| 00          | والعلمية                                                                  |
| 90<br>08    | <ul> <li>١-٤ الحتمية والإمكان، والسببية، والمصادفة</li> </ul>             |
| 98<br>101   | <ul> <li>١-٥ الإبستمولوجيا; الشكية، والذاتية، والواقعية</li> </ul>        |
| 101         |                                                                           |
| 105         | ١-٦ علاقة الإبستمولوجيا _ الأنطولوجيا                                     |
| 114         | <ul><li>√−١</li></ul>                                                     |
| 118         | ١-٨ العلاقة السياسية                                                      |
| 121         | ملاحظات ختامية                                                            |
| 123         | الفصل الثاني: المادة الكلاسيكية: الأجسام والمجالات                        |
| 125         | ٢-١ التصورات والمبادئ التقليدية: الآلية                                   |
| 137         | ٢-٢ ملامح إضافية للصورة الكلاسيكية                                        |
| 142         | ٢-٣ أفول الآلية: المجالات                                                 |
| 146         | ٢-٤ الديناميكا الحرارية: أفول إضافي                                       |
| 150         | ٢-٥ النسبية الخاصة                                                        |

ł

## Scanned with CamScanner

|             | ٢ – ٦ التثاقل                                                                                      |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 156         | ملاحظات ختامية                                                                                     |
| 157         | الفصل الثالث: مادة الكم: عجيبة لكن واقعية                                                          |
| 161         |                                                                                                    |
| 165         | ٣-١ قابل الكوانتون                                                                                 |
| 168         | ٣–٢ فقدان الفردية                                                                                  |
| 173         | ٣-٣ فقدان الخلاء والثبات                                                                           |
| 179         | ٣-٤ الدقة المفقودة                                                                                 |
| 188         | ٣-٥ المصادفة غير القابلة للرد                                                                      |
| 192         | ٣-٦ المفارقات                                                                                      |
| 195         | ٧-٣ المادية مقابل المثالية                                                                         |
| 1 <b>98</b> | ملاحظات ختامية                                                                                     |
|             | الفصل الرابع: المفهوم العام للمادة: أن يكون الشيء موجودا هـو                                       |
| 201         | أن يصير                                                                                            |
| 203         | ٤-١ الطاقة                                                                                         |
| 213         | ٤–٢ المعلومات                                                                                      |
| 215         | ٤-٣ الميتافيزيقا الرقمية                                                                           |
| 218         | ٤-٤ ما يوجد هناك في الخارج                                                                         |
| 224         | ملاحظات ختامية                                                                                     |
| 225         | الفصل الخامس: الانبثاق والمستويات                                                                  |
|             |                                                                                                    |
| 230         | ٥-١ المادة الفيزيائية                                                                              |
| 230<br>236  | ٥-١ المادة الفيزيائية                                                                              |
| -           | <ul> <li>٥-١ المادة الفيزيائية</li> <li>٥-٢ المادة الكيميائية</li> <li>٥-٣ المادة الحية</li> </ul> |
| 236         | <ul> <li>٥-١ المادة الفيزيائية</li> <li>٥-٢ المادة الكيميائية</li> </ul>                           |
| 236<br>242  | <ul> <li>٥-١ المادة الفيزيائية</li> <li>٥-٢ المادة الكيميائية</li> <li>٥-٣ المادة الحية</li> </ul> |

ſ

|                 | ٥-٧ الانبثاق                                                  |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|
| 253             | ٥-٨ المستويات                                                 |
| 261             | ٥-٩ الشريك الإبستمولوجي                                       |
| 263             | ملاحظات ختامية                                                |
| 267             | الفصار السادس: المذهب الطرر .                                 |
| 269             | الفصل السادس: المذهب الطبيعي                                  |
| 273             | <ul> <li>۲-۱ المذهب الروحى</li> </ul>                         |
| 275             | ٢-٦ المذهب الطبيعي                                            |
| 289             |                                                               |
| <b>29</b> 1     | <ul> <li>٤-٦ النزعة الفيزيائية</li> </ul>                     |
| 294             | ٦-٥ النزعة الأحيائية                                          |
| 302 <sup></sup> | ٦-٦ الفرسان الثلاثة للمذهب الطبيعى                            |
| 307             | ٦-٧ النزعة السيكولوجية                                        |
| 310             | 7–٨ تطبيع علم اللغة، والقيم، والأخلاق، والقانون، والتكنولوجيا |
| 322             | ٦–٩ عصب هذا وعصب ذاك                                          |
| 325             | ملاحظات ختامية                                                |
| 329             | الفصل السابع: المادية                                         |
| 331             | ٧-١ المادية الكلاسيكية                                        |
| 336             | ٧-٧ المادية الجدلية                                           |
| 342             | ٧-٣ المادية التاريخية والأسترالية                             |
| 350             | ٧-٤ المادية العلمية: المنبئقة، والنسقية، والقائمة على العلم   |
| 357             | ٧-٥ المادي هذا وذاك                                           |
| 365             | ٧-٦ الواقعية المادية                                          |
| 367             | ٧-٧ الروْحية في عالم مادي                                     |
| 368             | ملاحظات ختامية                                                |
| 373             | الجزء الثاني: العقل                                           |
|                 | السيس الأياليلي. (الملكل                                      |

9

.

## Scanned with CamScanner

- Section

| 375 | الفصل الثامن: مشكلة العقل والجسم                                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 379 | ۸-۱ حوار تمهیدی                                                                          |
| 382 | ٨-٢ تفاعل العلم والفلسفة والدين ٢-٨                                                      |
| 387 | ٨-٣ الثنائية العصبية النفسية الكلاسيكية                                                  |
| 393 | ٨-٤ هل العقل فوق المادة؟                                                                 |
| 398 | ٨-٥ الثنائية خطيرة                                                                       |
| 403 | ٨-٦ تفسير الذاتية موضوعيا                                                                |
| 406 | ملاحظات ختامية                                                                           |
| 407 | الفصل التاسع: المادة العاقلة: المخ اللين                                                 |
| 409 | ٩-١ التطابق العصبي النفسي                                                                |
| 413 | ٩-٢ العارضية والانبثاق                                                                   |
| 416 | ٩–٣ المخ اللين                                                                           |
| 421 | ٤-٩ التمركز مع التسوية                                                                   |
| 434 | ٩–٥ مزايا الواحدية العصبية النفسية                                                       |
| 437 | ٩-٦ اعتراض الكيفيات على التطابق العصبي النفسي                                            |
| 445 | ٩–٧ الرد والاندماج                                                                       |
| 452 | ملاحظات ختامية                                                                           |
| 455 | القصل العاشر: العقل والمجتمع                                                             |
| _   |                                                                                          |
| 457 | ۱۰ ۱۰ ۱۰ وبکن                                                                            |
| 463 |                                                                                          |
|     | الأخلاق الأخلاق المعصبية المسرآة إلسى                                                    |
| 468 | <ul> <li>١-٤ التطور: تمهيدات</li> <li>١-٥ التطور: الثقافي الأحدا:</li> </ul>             |
| 472 | <ul> <li>۱۰-۵ التطور: الثقافي الأحيائي</li> <li>۱۰-۵ البطور: الثقافي الأحيائي</li> </ul> |
| 479 | ۰۱۰۰ ما بجعلنا بشرا                                                                      |
| 484 | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                  |



### Scanned with CamScanner

|     | ملاحظات ختامية                                             |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 491 | الفصار الحادي عشر: الادر إلى مالم عربية الدرية             |
| 495 | الفصل الحادى عشر: الإدراك والوعى وحرية الإرادة             |
| 496 | ١١-١ الإدراك والمعرفة                                      |
| 499 | ۲-۱۱ فرض هب                                                |
| 503 | ١١–٣ الفكرة والقضية والجملة                                |
| 506 | ١ - ٤ الوعي: الكأس المقدسة                                 |
| 512 | ١١-٥ أنواع الوعي                                           |
| 520 | ١١-٦ التناول العلمي العصبي                                 |
| 523 | ١١-٧ الدور المزدوج للوعى                                   |
| 529 | ۱۱–۸ النفس                                                 |
| 534 | ١١-٩ الإرادة الحرة                                         |
| 543 | ١١–١٠ التفسير بالعلل وبالأسباب                             |
|     | ملاحظات ختامية                                             |
| 545 |                                                            |
| 547 | الفصل الثاني عشر: المخ والكمبيوتر: ثنائية الأجهزة/ البرامج |
| 549 | ١٢–١٢ هل أجهزة الكمبيوتر تفكر؟                             |
| 555 | ٢-١٢ استعارة الكمبيوتر                                     |
| 559 | ۲۲ فقد                                                     |
| 563 | ٢-١٢ البرامج صلبة إلى حد ما                                |
| 565 | ١٢-٥ هل الآلة مقابل الإنسان؟                               |
| 568 | ملاحظات ختامية                                             |
| 571 | الفصل الثالث عشر: المعرفة: الحقيقية والزائفة               |
| 573 | ١٣-١ العلم والعلم الزائف                                   |
| 577 | ٢-١٣ القالب الفلسفي للتقدم العلمي                          |
| 585 |                                                            |
|     | ٣-١٣ العلم الزائف                                          |
| 588 | ٢-١٣ اللامادية في در اسة المادة                            |

۰.

..

### Scanned with CamScanner

i

| <u>5</u> 91 | ١٣–٥ استكشاف اللاوعي: الواقع والخيال، العلم والنجارة     |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| •           | ٣ ٢-٥ استكساف الكولي، عن التأول                          |
| 595         | ١٣-٦ المنتخب النفس التطوري التأملي                       |
| 602         | ١٣-١٣ علم الملعام الخلافية: المبتدئة والشبيهة            |
| 607         | ٢ ٨ - ٨ علاقة العلم الزائف والسياسة                      |
| 614         | ٢٢-٩ الدلح المستأجر                                      |
| 616         | ١٠-١٣ الفلسفة: الحقيقية والزائفة، قبل العلم واللاعلم     |
| 625         | ملاحظات ختامية                                           |
| 627         | الدناء الثالث: ملاحق                                     |
| 629         | الذربال الدو عشر: ملحق (أ): الأشياع                      |
| 630         | الفصل الرابع عصر. مصلى () مع مي<br>١٤–١ الأفراد والخصائص |
| 633         | ٢-١٤ الأشياء المادية                                     |
| 635         | ٢-١٤ الإنبثاق والمستويات                                 |
| 637         | ٤-١٤ الحالة والعملية                                     |
| 642         | ٤ (-٥ الأشياء المثالية                                   |
| 643         | ملاحظات ختامية                                           |
| 645         | الفصل الخامس عشر: ملحق (ب): الحقائق                      |
| 648         | ١٥-١٠ المفهوم الأنطولوجي للصدق الواقعي                   |
| 650         | ١٥–٢ دوال النتاظر                                        |
| 653         | ١٥-٣ التصور المنهجي للصدق                                |
| 654         | ١٥-٤ الصدق الجزئي                                        |
| 659         | ١٥–٥ المشكلة لا تزال مطروحة                              |
| 660         | ملاحظات ختامية                                           |
| 663         | المراجع                                                  |
| 699         | مؤلفات بونجي مرتبة ترتيبا زمانيا                         |
| 715         | فهرس المصطلحات والأعلام                                  |

## مقسدمسة

# ماريو بونجي والمادية النسقية

· ·

بقلم د. صلاح إسماعيل

. .

.

•

. .

 ۱- سیرة فیلسوف \_ عالم ٢ – المادية النسقية ۳- إسهامات بونجى العلمية والفلسفية ٤- فلسفة العقل: دفاع عن التصور المادي للعقل ٥- المعرفة: الحقيقية و الزائفة ٦- ملاحظات نقدية

- \_ -

· •

·

•

--

.

### مقسدمسة

ماريو بونجي والمادية اننسقية

"عندما تحلل خطأ فادحا في العلم، تجد على الأرجح حشرة فلسفية" Bunge, Matter and Mind, p.253

١ - سيرة فيلسوف \_ عالم

سيسعد بهذا الكتاب قوم وسيضيق به آخرون. فأما السعداء فهم أنصار العلم والفلسفة العلمية والمادية والمذهب الإنساني. وأما الضائقون فهم الذين يرومون تحرير الفلسفة من قبضة العلم؛ وهؤلاء هم أنصار الفينومينولوجيا، والوجودية والهرمنيوطيقا، وما بعد الحداثة، والنظرية النقدية، إلى جانب فلاسفة المثالية، وميتافيزيقا العوالم الممكنة، وأنصار المذهب الحدسي، وأنصار الثنائية، وأصحاب التحليل النفسي، وكثير دون ذلك.

وسواء كنت من السعداء أم من الضائقين، فإنك – لا شك – واجد فــى هذا الكتاب زادا علميا وفلسفيا ضخما، يتحدى عقلك ومعارفك ويدفعك دفعــا إلى معاودة النظر فى قضايا كبيرة على رأسها العقل والمادة. ولا تظن أنـــى أذهب بهذا الحديث مذهب الترغيب فى الكتاب، فلست محتاجا إلى هــذا لأن غيرى قد تكفل به عندما قال: "إن قلة من الفلاسفة هم الذين يستطيعون كتابة عمل مثل هذا فى عمقه واتساع أفقه الفكرى" (Slezak 2012:1215). وأرى من الخير أن أقدم لك طرفا من حياة هذا الفيلسوف العالم قبل لن أقدم لك خلاصة مذهبه الفلسفى، وليس خلاصة الكتاب لأن مضمونه النسرى يتحدى التلخيص اليسير.

لم تكد الحرب العالمية الأولى تضع أوزارها، حتى احتفل الناس بوق الدمار، والتقى غريبان وكان بونجى الثمرة الوحيدة لزواجهما. ولد مساربو أوجوستو بونجى فى بوينس آيرس فى الأرجنتين فى ٢١ سبتمبر عام ١٩٩٩ ولا يزال حيا يرزق حتى كتابة هذه السطور. ونراه يستهل سيرته الذاتية "بن عالمين: ذكريات فيلسوف عالم" بقوله: "أنا نتيجة من النتائج الكثيرة غير المقصودة للحرب العالمية الأولى (١٩١٤ – ١٩١٨). وبالفعل أحسب أننى كنت متخيلا خلال الاحتفال بالهدنة التى وضعت نهاية للمجرزة - الحرب العالمية الطويلة الدامية السخيفة غير الشائعة فى التاريخ. وأغلب الظن أن والدى - ولان كانا من خلفيات مختلفة جدا - التقيا بالمصادفة فى فندق عدن فى لافالدا – منتجع هضبة فى قرطبة فى قلب الأرجنتين - وذلك خلال أحد الاحتفالات بهذا الحدث الذى طال انتظاره" (1: 2016).

وكان بونجى طلعة فى سنواته المبكرة، إذ استطاع أن يقرأ فيها بست لغات هى الإسبانية والإنجليزية والفرنسية والإيطالية والألمانية واللاتينية. وهذه المقدرة اللغوية المتعددة أثرت فى تعليمه كأحسن وأشد ما يكون الأثر، فقد سمحت له أن يقرأ الأعمال الكلاسيكية وأفضل ما فى الكتابات الحديثة فى لغاتها الأصلية. وحررته أيضا من الاعتماد على الأحكام الإيديولوجية حول ما يترجم أو ينشر بالإسبانية. وكانت الأرجنتين فى العشرينيات والثلاثينيات من القرن الماضى مجتمعا مغلقا أكثر من كونها مجتمعا مفتوحا. وكانت تسيطر عليها سياسة الجناح الأيمن، وأيدت الأرجنتين فاشية هتلر، وحافظت على علاقات دبلوماســية مــع ألمانيــا حتــى عــام Matthews ١٩٤٤). (2012:1394

وعدما كان بونجى يتلقى تعليمه، كانت الفلسفة الأرجنتينية، وبالفعل معظم الفلسفة الأمريكية اللاتينية، تهيمن عليها المدرسية والتوماوية الجديدة، بالإضافة إلى الفينومينولوجيا، وصور منوعة من المثالية، بما فى نلك الهيجلية (Matthews 2003:434) . ولم يأخذ الفلسفة عن معلم وإنما علم نفسه.

وفى عام ١٩٤٣ بدأ بونجى العمل فى مشكلات الفيزياء النووية والذرية تحت إشراف جويدو بك Guido Beck (١٩٨٣–١٩٨٨)، المهاجر الأسترالى وتلميذ هيزنبرج، وأول من اقترح وجود البوزيترون، وهو المعلم الذى شكره بونجى لأنه "علمنى ألا أسمح للسياسة بأن تجد لها سبيلا على علمى" (Bunge) (Bunge وحصل بونجى على درجة الدكتوراه فى عام ١٩٥٢ من جامعة لابلاتا بأطروحة عن كينماتيكا الإلكترون النسبى (ونشرت فى عام ١٩٦٠). وفى هذه الفترة نشر مجموعة من البحوث عن مشكلات فى ميكانيكا الكم (Bunge 1944,1945,1955,1956,1967,1977).

وفى أوائل الخمسينيات من القرن الماضى عمل بونجى مدة نصف عام مع ديفيد بوم Bohm للذي أصبح راف ضا لتقرير بوم عن ميكانيكا الكم، أستاذا للفيزياء النظرية فى جامعتى بوينس آيرس ولابلاتا. وفى عام ١٩٥٧ نال كرسى فلسفة العلم فى جامعة بوينس آيرس. وفى عام ١٩٦٣ قرر الرحيل من الأرجنتين بسبب الظروف السياسية المصطربة اضطرابا عنيفا. وبعد أن أنفق عدة سنوات، وهو أستاذ زائر فى الولايات المتحدة والمكسيك وألمانيا، استقر به المقام فى كندا عام ١٩٦٦. بونجى فيلسوف - عالم غزير الإنتاج، شأنه فى ذلك شسان صعين الفيلسوف الألمانى - الأمريكى الذى أهدى إليه هذا الكتاب، نيقولاس ريسش وقد أتيحت لبونجى حياة عقلية طال أمدها حتى أمسك فيها بالقام ما يقرب من ثمانين عاما، وكتب أكثر من خمسين كتابا وخمسمائة بحث علمى وفلسفى وحسبى الإشارة إلى بعضها، وستجد الكتب الأخرى والبحوث فى قائمة فى نهايات هذا الكتاب.

> ١- السببية: مكانة المبدأ السببي في العلم الحديث، ١٩٥٩. ٢- الحدس والعلم، ١٩٦٢. ٣- أسطورة البساطة، ١٩٦٣. ٤- البحث العلمي، ١٩٦٧. ٥- أسس الفيزياء، ١٩٦٧. ٦- فلسفة الفيزياء، ١٩٧٣. ٧- مشكلة العقل والجسم، ١٩٨٠. ۸- المادية العلمية، ۱۹۸۱. 9- فلسفة علم النفس (بالاشتراك مع R.Ardila)، ١٩٨٧. ١٠- رسالة في الفلسفة الأساسية ٨ مجلدات ١٩٧٤-١٩٨٩: ١- المعنى والإشارة، ١٩٧٤. ٢- التفسير والصدق، ١٩٧٤. ٣- أثاث العالم، ١٩٧٧. ٤- عالم الأنساق، ١٩٧٩. ٥- الإبستمولوجيا والمنهجية ١: استكشاف العالم، ١٩٨٣. ۲- الإبستمولوجيا والمنهجية ۲: فهم العالم، ۱۹۸۳.

بونجى كتبا أخرى بالإسبانية وغيرها. وظهرت بحوثه فى مجلات رائدة فى مجالات الفلسفة، وفلسفة العلم، والفيزيماء النظريمة، والكيميساء، وعلم الأعصاب، وعلم الإدراك، والرياضيات، وعلم النفس، وعلم الاجتماع. وقام بونجى بتحرير بعض الكتب من بينها:

۱-التناول النقدى: مقالات على شرف كارل بوبر، ١٩٦٤.

٢-نظرية الكم والواقع، ١٩٦٧.

٣-مشكلات في أسس الفيزياء، ١٩٧١.

٤-الفاسفة الدقيقة، ١٩٧٣.

٥-الوحدة المنهجية للعلم، ١٩٧٣.

وعلى خلاف كثير من الفلاسفة الأحياء، لا تشغل كتابات بونجى الفلاسفة فحسب، وإنما تشغل العلماء والباحثين فى فروع معرفية أيضا. وأنت تلحظ ذلك فى الدراسات النقدية حول فلسفته، والتى يجتمع فيها الفلاسفة، وعلماء الفيزياء، وعلماء الأحياء، وعلماء الاجتماع، والمناطقة، وعلماء الإدراك، وعلماء الاقتصاد، وعلماء الرياضيات. (انظر مثلا & Science ولمجلة ذاتها ٢٠١٢).

وبونجى فيلسوف مجدد، حظ الابتكار فى فلسفته أكثر من حظ التقليد، وهو دقيق الفكر، صارم الرأى، نافذ البصيرة، مناضل فى بسط الأفكار التى يرى أنها صحيحة ونافعة ونقد الأفكار التى يرى أنها خاطئة وضارة، وهو قبل كل هذا وبعد كل هذا واسع المعرفة. وسوف تكشف لك كل صفحة من صفحات هذا الكتاب عن صدق هذا التقدير. انظر فحسب إلى سعة المعرفة، تجدها واضحة عند مناقشة أى فكرة، وهنالك تتسع الرؤية لديه بحيث يورد فى فقرة واحدة، مثلا، أفكار أويلسر، ونيسوت، وفساراداى، وماكسويل،

وكلوسيوس، وبولنزمان، وطمسون، وأرنيوس، وبرزيليوس، وافوجساردو، وبرنار، ودارون، ورامون ى كاجال(Bunge 2010:39)، ويختصر فى فقسرة أخرى آراء بيرس، وجيمس، وديوى، ونيتشه، وذلتاى، وزيمل، وجودمسان، ورورتى، وبتنام (Ibid.:20).

أشار كواين فى سيرته الذاتية الوقت فى حياتى" إلى المؤتمر الفلسفى الأمريكى الجنوبى الذى عقد فى سانتياجو فى تشيلى عام ١٩٥٦، والشيء الوحيد حول المؤتمر الذى رأى كواين أن يسجله هو الملاحظة القائلة: "كان نجم المؤتمر هو ماريو بونجى، الشاب الأرجنتينى الناشط الواضح صاحب الخلفية الواسعة والاهتمامات الفكرية الواسعة رغم أنها عنيدة. ويبدو أنه قد أخس بأن واجب تقديم أمريكا الجنوبية على المستوى العلمى والفكرى الشمالى اعتمد على قدرته على تحمل المسئوليات. وتدخل تدخلا فصيحا فى مناقشة كل بحث تقريبا" (Quine 1985:226).

لقد أتيحت لبونجى معارف علمية وفلسفية لم تتح لكثير غيره من الفلاسفة، وتراه يكتب وكأنه قد قرأ كل شيء. وأحسب أنه حقيق بقول المتنبى:

أنام ملء جفوني عن شواردها ويسهر الخلق جراها ويختصم

وإذا كان بونجى يمتاز بشيء فى حياته، وفيما أنتج من علم وفلسفة، فإن أخص ما يمتاز به هو محاولة العمل على زيادة التفاعل بين الفلسفة والعلم، وهى المحاولة التى استهل بها حياته العقلية وظلت ديدنه حتى الآن. وأنت تراه يقول: "عندما بدأت فى أخذ الحياة مأخذ الجد، وكان ذلك فى سن السادسة عشرة تقريبا، أحسست بحب فى وقت واحد للفلسفة والعلم - بهذا الترتيب - وحاولت أن أزيد تفاعلهما منذ ذلك الحين. ومناما عبرت عن الأمر في محاضرتى الافتتاحية كأستاذ لفلسفة العلم فى جامعة بوينس آيرس (Bunge محاضرتى الافتتاحية كأستاذ لفلسف العلم فى جامعة بوينس آيرس (Bunge 1957a)، فقد حاولت أن أتفلسف بطريقة علمية وأتتاول العلم بطريقة فلسفية. وقادنى التتاول الفلسفى للعلم إلى إعادة صياغة بعض النظريات العلمية فى الشكل البدهى، والذى يجبر المرء على التركيز على المفاهيم والقضايا المهمة جدا فى مجال الدراسة، بالإضافة إلى اكتشاف مصادر ممكنة للمشكلة... وقادنى التتاول العلمى للمشكلات الفلسفية إلى البحث عن الدافع والتأييد فى العلم اليوم. ولا توجد عندى فلسفة خالدة" (Bunge 2016:405).

ولم يكن بونجى ككثير من الفلاسفة يبسط وجهة نظره ويقيم عليها النليل فحسب، وإنما كان صاحب نزعة نقدية أيضا. وما أعرف أن أحدا جادل الذين بخالفونه في الرأى كما جادل بونجي، وما أعرف أن فيلسوفا هاجم المبعدين عنه والمقربين إليه كما فعل بونجي. "لقد انتقدت الآراء التي بدت لي خاطئة تماما مثل الذاتية [subjectivism مذهب يرد كل شيء إلى الذات، سواء في الميتافيزيقا أم المعرفة أم الأخلاق ونحو ذلك] أو ضارة مثل الحدسية intuitionism. ولكن حاولت أيضا أن أصقل المعادن النفيسة وأضفى عليها لمعانا مثل الواقعية والمادية والنسقية والمذهب الإنساني، وحولتها من أراء معزولة إلى عناصر دقيقة وراسخة الأساس في أنساق (نظريات) متسقة داخليا وخارجيا. وكنت أيضا فيلسوفا مناضلا بدلا من أكون شاهدا وشارحا هادئًا، لأننى أعتقد أن الفلسفة يمكن أن تكون مفيدة أو ضارة، وأنه حتى ألعاب العقل المحايدة بوضوح وغير المؤذية مثل الألعاب الشاحبة في التحليل اللغوى وفي الدراسات الاجتماعية، تكون ضارة في صرف الانتباه عن

22

المسائل الملتهبة، وحتى أصحاب الدجل الخطير مثل هيجل ونيتشه يستحقون عناية أكثر من فتجنشتين وأتباعه، لأن الأولين عالجوا بعض المسائل المهمة، وإن كانت معالجة بطريقة خاطئة، على حين أن الآخر لعب فقط بالكلمات. والأخطاء المهمة جديرة بالاحترام أكثر من الأحاجي التافهة أو اللغو الطنان. على سبيل المثال، كانت الحدسية عند هنرى برجسون خاطئة، ولكنه ربطها بمشكلات مهمة وكتبها بصورة جيدة وكان أمينا. وهذه الملامح في فلسفته تفسر السبب في أنه كان مشهورا في عصره، والسبب في أن رسل عنى ببرجسون عناية شديدة، على حين لم يبدد وقتا في نقد ادموند هوسرل وفصيلته" (Bunge 2016:405).

وبونجي ناقد أيضا للفلاسفة الذين برغبون عن معالجية التسصورات الحديثة للمادة والواقع، ويتأملون في ميتافيزيقا العوالم الممكنة، وهم بذلك في رأيه يمارسون ألعابا منزلية بدلا من معالجة المشكلات الجادة. "حظيت المادة باهتمام أساسى، تحت أسماء مختلفة، من كل الأنسساق الأنطولوجية (الميتافيزيقية)، وحتى من الأنساق التي تنكر وجودها. وعلى نحو قابل للجدل كل العلوم الواقعية (التجريبية) لا تدرس إلا الكائنات العينية (المادية)، مــن الفوتونات إلى الصخور إلى الكائنات الحية إلى المجتمعات. ومع ذلك احتال معظم الفلاسفة المعاصرين لتجاهل المفاهيم الحديثة للمادة. والسبب في هـــذا فى جانب منه أن كثيرًا من الميتافيزيقيين، تحت ريادة سول كريبكي وديفيـــد لويس، فضلوا التأمل حول عوالم ممكنة بسيطة مفهوميا بدلا من دراسة العالم المادى غير المرتب. (وتصورهمُ للإمكانية فقير جدا، إلى درجة أنه لا يميز حتى بين الإمكانية المفهومية والفيزيائية). والشيء الذي لا يثير الدهــشة أن

تخيلاتهم، مثل تخيل الأرض التوأم الجافة، لـم تـساعد العلـم، ودع عنول التكنولوجيا أو السياسة. ولم ينجحوا إلا في صرف الانتباه عـن المسشكلان الجادة، المفهومية والعملية معا. وبصورة معبرة، لقد تفادوا بحذر التأمل حول بدائل ممكنة لعالمنا الاجتماعي المثير للشفقة إلى حد ما. وكانست فلسسفانهم مجرد ألعاب صالة" (Bunge 2010:23).

وبونجى ينقد الوجودية والنسوية والنظرية النقدية وما بعد الحدانة على أساس أن فلاسفة هذه الاتجاهات لم يحلوا أي مشكلات فلسفية، ولا تزيد عباراتهم عن أن تكون إما عبثية أو تافهة. "يحاول كل دارس جاد، في أي مجال، أن يفكر تفكيرًا صحيحًا، أعنى بصورة واضحة ومنسقة. وهذا هو السبب في أن الفلسفات العقلانية تدعم البحث. وعلى العكس، الألعاب البهلوانية اللفظية عند هيدجر، ودريدا، ودولوز، وفانيمو، وكريستيفا، واريجاري، ومن ساير هم إما عبثية أو تافهة" (Bunge 2012:4) . على سبيل المثال أصبح هيدجر مشهورا لأنه كتب عبارات خالية من المعنى مثل "الزمان هو نصبح الزمانية" و"الكلمة هي بيت الوجود"، وسلك جاك دريدا الطريق ذاته عندما قال: "لا شيء خارج النص"، rien hors du texte وهي الرؤية الفرنسية لجملة هيدجر "لا توجد أشياء وتصبح إلا في الكلمة، وفي "Im Wort, in der Sprache werden und sind erst die Dinge" اللغة" (Ibid.:182) ("Things are and become only in the word, in language.")

ويرى بونجى أن هذه الفلسفات العبنية والتافهة لا ترضى إلا الذين يجدون رزقهم فى تدريسها، والسذج الذين يرونها عميقة جدا ما دامت غير مفهومة، والكسالى الذين لا طاقة لهم بالمناقشة العقلانية.

24

وبونجى ناقد أيضا للعناصر غير المقبولة لديه حتى فى الفلسفات التى يتفق معها فى بعض الجوانب، فتراه ينقد الوضعية المنطقية، وبوبر، وكواين مثلا. ويرى أنه رغم أن كواين كتب عن الأنطولوجيا طوال حياته العقلية، فإن الأنطولوجيا لديه لم تكن "شاملة": "لم يقم كواين أبدا بصياغة أنطولوجيا دقيقة وشاملة تضع مخططا للسمات البارزة للأشياء التى تؤلف عالمه. وهذا هو السبب في أن كل آرائه الفلسفية، مثل آراء فتجنستين، اكتسبت شعبية عاجلة: لأنها تأتى في جرعات صغيرة، وتم التعبير عنها بطريقة لافتة للنظر، علاوة على كونها متطرفة، وبالتالى أصيلة رغم كل شيء" (Bunge.

وينقد بونجى وجهة نظر بوبر الأنطولوجية والخلقية وقوله بالننائية: "كان كارل بوبر أداة فى قتل الوضعية المنطقية. وأنتى على العقلانية وملاحقة المعرفة. ولكنه رفض المحاولة الفعلية لتوضيح مفاهيم المعنى والتفسير، والتى من دونها من المستحيل استعمال الرياضيات فى العلم. ولا يملك بوبر أنطولوجيا تتجاوز الفردية (أو الذرية أو الاسمية) التى جعلت الهندسة الاجتماعية مستحيلة، رغم أنه وافق عليها. وقيم بوبر النظرية بقصد اعتبار الملاحظة والقياس والتجربة وسائل فقط لاختبار الفروض. وبالغ فى تقدير النقد، وبخس قدر الاكتشاف والاستقراء، وليس لديه استعمال ليدليل إيجابى؛ وليس لديه أخلاق تتجاوز نصيحة عدم الإيذاء عند بوذا وأبيقور وأبقراط " (262-261.)

وينقد بونجى دفاع بوبر عن ثنائية العقل والجسم فى غير موضع مــن كتاباته. "سمى بوبر نفسه واقعيا، ولكن بــسبب رفــضه للماديــة، ارتكــب انحرافات عديدة عن الواقعية أو شجع على هذه الانحر افات. وبالفعل زعم ان عالم الأفكار الذى سماه "العالم ٣"، هو عالم واقعى بالصبط مشل العسام الفيزيائى، أو "العالم ١"، و"عالم" الحوادث العقلية (Popper 1967). ومن شم دافع عن ثنائية العقل والجسم (Popper and Eccles 1977) [ ترجم د. عسادل مصطفى القسم الذى كتبه بوبر فى هذا الكتاب بعنوان السنفس ودماغها، مصطفى القسم الذى كتبه بوبر فى هذا الكتاب بعنوان السنفس ودماغها، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، ٢٠١٢ ]، وكتب عن "معرفة من دون الذات العارفة" (Popper 1967). وعندما فصل العقل من الجسم، كان عليه أن يسلم العارفة البار اسيكولوجيا [ علم نفس الظواهر الشاذة ]، ومن شم الطرق الخارقة للمعرفة مشل التخطر والاوليانية والاستبصار الثنائية والماديسة بمصوص العقل، انظر 2010:19

وأنت تلاحظ معى أن فلسفة بونجى تمتاز ببعض الخصائص من قبل كونها علمية ومادية ونسقية وإنسانية وواسعة الأفق ونقدية وجادة صارمة. وها هو يحدد بعض المزايا لعمله الفلسفى، التى هى سمات لشخصيته ويمكن أن تكون مرشدة وملهمة للباحثين الشبان، على النحو التالى: Bunge) 2016:406) 1<sup>-</sup> حب الاستطلاع الواسع. <sup>1-</sup> حب الاستطلاع الواسع. <sup>3-</sup> الاهتمام بالصور الكبرى الموحدة بدلا من الاهتمام بالتفاصيل المتباينة. <sup>3-</sup> إخلاص الولاء للعقلانية، والواقعية، والمادية، والنسقية، وعدم المبالا بالمشكلات الصغرى، والترفع عن الأعمال التى تنامية مجارد كاسب المال، وشجب العلم الزائف. <sup>3-</sup> البحث عن الحق والعدل. ٥- الاهتمام بالدقة وعدم المبالاة بالحساب، ومن ثم الكمبيوتر أيضا.
 ٦- استشارة الخبراء.

- ٧- مواصلة الاطلاع على الجديد في العلم، عن طريق الاطلاع بانتظام على المجلات العلمية مثل Nature و Science و American Sociological . Review.
- ٨- تجاهل معظم الأحجار فى طريقى: الذين ينتحلون آراء غيرهم، والحكام الجهلاء، والنقاد الحاقدين، والذين يقومون على إدارة الجامعة و لا يبالون بالتفوق والتميز الأكاديمى.
- ٩- الالتزام بالمنظمات العامة المهمة، مثل الجمعيات العلمية، وعدم المبالاة بتولى المناصب الإدارية مثل رؤساء الأقسام.

١٠- احترام السلطة الشرعية واحتقار العلماء والمفكرين المستأجرين.

وأتذكر موقفا يخص رغبة بونجى الشديدة فى الاطلاع على الجديد فـى العلم. أتيح لى منذ عامين أن أكون عضوا فى لجنة الفلسفة بالمجلس الأعلى للتقافة، واقترحت عقد سلسلة من الندوات حول الأفكار الجديدة فى الفلـسفة وخاصة فلسفة العلم والعقل واللغة والإبستمولوجيا. ولكن أحد الأساتذة الكبار اعترض قائلا: ما الجديد؟ وبعد أن وافق الزملاء علـى الموضـوع، قـال صاحبنا "طيب، خبرنا يومئذ عن الجديد". قارن موقف هذا الأستاذ بموقـف بونجى الذى أخبرته عن وجود خطأ فى الطباعة فى الجدول ٩-١ الخـاص بفسيولوجيا العقل فى الفصل التاسع من هذا الكتاب، والذى يحـدد الوظيفـة الخاصة بأعضاء المخ. وكان الخطأ المطبعى قبل نهاية الجدول أن وضـعت الوظيفة مكان العضو والعضو مكان الوظيفة. وكان رد بـونجى بالموافقـة، ولكنه أضاف أن هذه النقطة طرأ عليها تغير فى العلم. صحيح أنه لم يخبرنى بهذا التغير، ولكن الذى يعنينى هنا أن العالم والفيلسوف الحق لا بد مسن ان يتابع هذا الجديد. ولا يفوتنى أن أسجل أن بونجى ذكر لى أنه قد زار مصر فى عام ١٩٨٣، وأنه قام مع أسرته برحلة نيلية من القاهرة إلسى أسوان، وأنهم وجدوا شيئا من المتعة فى التعرف على الحضارة المصرية القديمة. وعندما طالعت كتابه الأخير الذى أخبرنى أنه سوف يصدر بعد شهر، والذى لم أسلم هذه الترجمة إلا بعد النظر فيه، وهو "بين عالمين: نكريات فيلسوف \_ عالم"، وجدت حديثا عن زيارته لمصر تحت عنوان "الصدام مع الأصولية الإسلامية"، وحدث هذا الصدام عندما ألقى بعض المحاضرات في المعواية. عين شمس بدعوة من الأستاذ الدكتور مراد وهبه (317-2016).

حصل بونجى على ست عشرة دكتوراة فخرية ومجموعة من الجوائز، وهو مؤسس جمعية الفلسفة الدقيقة Society for Exact Philosophy في مونتريال عام ١٩٧٠، ومؤسس مشارك لثلاث جمعيات علمية أخرى، في مونتريال عام ١٩٧٠، ومؤسس مشارك لثلاث جمعيات علمية أخرى، وزميل الجمعية الملكية في كندا، وهو الفيلسوف الوحيد، بعد رسل، الذي أصبح زميلا للجمعية الأمريكية لتقدم العلم في عام ١٩٨٤. ونراه يختم سيرته بين عالمين بهذه العبارة: "إذا جاز لي أن أنفاخر: برتراند رسل وأنا الفيلسوفان الوحيدان في لوحة شرف العلم التي دونتها الجمعية الأمريكية لتقدم العلم. وهذه هي المجموعة المهمة من العلماء الأكثر شهرة في مئتي العام الماضية. ووضعتتي بين ريتشارد فينمان ونيودوسيؤس دوبزونسكي -وهو أمر ربما يظهر فقط عدم التوافق بين الشهرة والجدارة" (Bunge).

٢- المادية النسقية

إن وجهة نظر بونجى الأنطولوجية هى المادية النسقية systemic materialism المنطلقة من العلم، ووجهة نظر، الإبستمولوجية هى الواقعية العلمية scientific realism.

يستهل بونجى للمادة والعقل بإعلان موقفه صراحة: "أنا واحدى بلا خجل... وأنا مادى ولست فيزيائيا" (Bunge 2010:vii). والواحدية monism هى المذهب الذى يحاول تفسير وجود الأشياء فى العالم أو معرفتنا بها عن طريق مبدأ واحد أو فكرة واحدة، ويقرر أن هناك شيئا واحدا أو فئة واحدة فقط من الاعتقادات الصادقة. وعلى هذا النحو إذا لجأ الفيلسوف إلى مبدأين واحد فى فهم الوجود أو المعرفة يقال إنه واحدى، أما إذا لجأ إلى مبدأين يقال إنه ثنائى، وأما إذا لجأ إلى عدة مبادئ يقال إنه تعـدى. ومعنى هذا أن الواحدية تقال فى مقابل الثنائية dualism والتعدية ما والتعدية مواليا.

وواحدية بونجى مادية، ويجب أن نمير ها من أنواع أخرى من الواحدية. "يعتقد معظم الناس، مع ديكارت، أن العالم مؤلف من كائنات من نوعين بصورة أساسية: مادية وروحية أو أجسام ونفوس. والماديون مثل أبقراط، وديمقريطس، وسبينوزا، وهولباخ، وديدرو، وإنجلز، والمثاليون مثل أفلاطون، وليبنتز، وكانط، وهيجل، وبولزانو، ورسل، انتقدوا هذه الرؤيسة التتائية للعالم. وتمسكوا بدلا من ذلك بأنه يوجد بصورة أساسية نوع واحد من الجوهر أو المادة. ومعنى هذا أنهم دافعوا عن الواحدية monism - الماديسة التتائية. والمثالية عائما، والمثالية العالم، والمثالية من العادينة التتائية. ولكن التتائية بطبيعة الحال - وجهة النظر القائلة بوجود أشياء مادية على حين توجد أشياء أخرى روحية كانت الميتافيزيقا الرائجة دائما إلى لبر الحدود. وعلى العكس، كانت الواحدية المحايدة \_ وجهة النظر القائلسة إن المادى والمثالي تجليان فقط لجو هر محايد غير معروف \_ أقسل رواجرا (Bunge 2010:xvii).

وأنت ترى واحدية بونجى المادية فى سياق تاريخى موجز من عبارنه: "أنا واحدى بلا خجل. وأنا أنتمى إلى النادى الذى ينتمى إليـــه ديمقــريطس، وليس نادى أفلاطون. وأحس بشيء من الابتهاج عند تردد أرسطو العظيم فى هذه النقطة، المصدر العقلى لكل الديانات والفلسفات" (Ibid.: vii).

وعندما يقول بونجي أنا مادي ولست فيزيائيا، يتطلب الأمر شيئا مين التوضيح المفهومي، لأن المادية تستخدم بصورة متبادلة مع الفيزيائية في غالب الأمر. والفيزيائي عند بونجي هو الشخص الذي يتمسك بأن قوانين الفيزياء قادرة على تفسير جميع الظواهر، ولكن خبرة بونجي بوصفه عالما للفيزياء جعلته يدرك أن "الفيزياء لا يمكن أن تفــسر الحيـــاة أو العقــل أو المجتمع. ولا تستطيع الفيزياء أيضا أن تفسر الظواهر (ظواهر الأشياء)، لأن هذه الظواهر تحدث في أمخاخنا، وهي أشياء تتجاوز ما هــو فيزيــائي؛ ولا يمكن أن تفسر الآلات تفسيرا كأملا، بقدر ما تجسد هذه الآلات أفكارا، من قبيل أفكار القيمة، والهدف، والأمان، التي هي غيــر فيزيائيــة. وتــستطبع الفيزياء أن تفسر فقط المادة عند المستوى الأدنى من التنظيم، المستوى الذى وجد قبل ظهور الكائنات الحية المبكرة بنحو ٣٥٠٠ مليون عام مضى. ومن ثم فإن النزعة الفيزيائية physicalism - الصورة المبكرة والبسيطة من المانية materialism - لا يمكن أن نتعامل بنجاح مع التفاعلات الكيميائية، والأبحن [مجموع العمليات التي تدعم الحياة وخاصة العمليات التي عن طريقها يتعشل

الجسم مادة أو يتخلص منها ] واللون، والعقلية، والنـــشاط الاجتمـــاعى؛ أو المصنوعات" (Ibid.: vii).

والمادية بصفة عامة هي المذهب القائل إن كل شيء يوجد يكون ماديا. ولا تظهر المادية في نوع واحد، وإنما تأتي في أنواع متباينة، وهــي أشــبه شيء بعائلة كاملة من المذاهب. وفي مشكلات تعريف الماديـــة وصـــورها انظر Wolfe 2016:1-15. ومن أبرز صور المادية، المادية الكلاسيكية التسي تعادل الميكانيكية، وترى أن العالم مجموعة من الأجسام. وهي أقدم رؤيـــة علمانية للعالم. وتعود إلى الهند واليونان، وخلدها لوكريتيوس فـــى قــصيدته الفلسفية "في طبيعة الأشياء". والصورة الثانية من المادية هي المادية الجدلية عند إنجلز ومن سايره، وكان المراد بها أن تكون نظيرًا ماديًا لمنطق هيجل. والصورة الثالثة هى المادية التاريخية عند ماركس وإنجلز والأسترالية عنـــد بليس وسمارت، وانصبت المادية الأسترالية على فلـ سفة العقــل. وينــاقش بونجي كل هذه الأنواع من المادية ويبين عيوبها، وينتهي إلى نوع يقبله هو المادية العلمية التي تمتاز بأنها منبثقة ونسقية وقائمة على العلم. وواضح من تعبير المادية العلمية أنها اندماج للمادية مع النزعة العلمية. (وفـــى النزعــة العلمية انظر Sorell 1994:1-3، وصلاح إسماعيل: نظرية المعرفة المعاصرة، 188-187).

وتتمتع المادية العلمية المعاصرة، كما أراها، بخمس مزايا مميزة، من " الواضح أن أولى المزايا هى المادية: إنها تتمسك بأن كل الموجودات مادية. وهى دينامية dynamicist مع أنها ليست جدلية: كل شيء قابل للتغيير، ولكن لا شيء يكون اتحادا للأضداد، والتعاون مهم تماما مثل النزاع. وهى نسسقية systemic مع أنها ليست كلية. وبالتالى هى انبثاقية emergentist، ما دامست خصوصية الأنظمة هى أنها تملك خصائص تفتقر إليها مكوناتها. وهى علمية scientistic ومن ثم نقدية وتعمل على منتج دائر بدلا من منتج منجز (Bunge 2010:131).

وفيما يتعلق بفلسفة المادة وفلسفة العقل، يرى بونجى أن الهدف من كتابه هو "إثبات أن العلم الطبيعى الحديث، من الفيزياء إلى علم الأعصاب الإدراكى، يتبنى بصورة ضمنية وجهة النظر المادية القائلة إن الكون مؤلف على وجه الحصر من أشياء عينية، وإن العلوم الاجتماعية والاجتماعية الأحيائية سوف تستفيد عندما تحذو حذو العلم الطبيعى الحديث. وهذا لا يعنى إنكار أن هناك عمليات عقلية. وإنما يزعم الماديون فقط أنه لا توجد عقول متحررة من الجسم. وربما يضيفون أنه لا توجد عقول قبل ظهور الشديبات والطيور. زد على ذلك أن الماديين يزعمون أن الكيفيات (الحالات الواعية)، والمشاعر، والوعى، وحتى حرية الإرادة حقيقية وفى متناول البحث العلمى. وأن نتائج المختبر ستكون غير جديرة بالثقة إذا افترضنا أن الأرواح الهائمة يمكن أن تصطدم بأدوات القياس" (Ibid.:xvii).

وأخص ما تمتاز به فلسفة بونجى بصفة عامة هو أنها نسقية، بمعنى أن صورها الأنطولوجية والإبستمولوجية والخلقية والسياسية، ونحو ذلك، يدعم بعضها بعضا. "أعتقد أن الفلسفة تفتقر إلى عمود فقرى من دون أنطولوجيا، وتكون ملتبسة من دون علم دلالة، وعديمة الرأس مسن دون إبستمولوجيا، وصماء من دون أخلاق، ومشلولة من دون الفلسفة الاجتماعية، ومهملة مسن دون تأييد علمي. ولا توجد فلسفة على الإطلاق مسن دون هـذه الأشـياء" (Ibid.:xi). I believe that a philosophy is spineless without ontology, confused without semantics, acephalous without epistemology, deaf without ethics, paralytic without social philosophy, and obsolete without scientific support – and no philosophy at all with neither. "وفلسفتى نسق لأن مكوناتها المنوعة يؤيد بعضها بعضا. على سبيل المثال، الأنطولوجيا عندى مادية لأن الإبستمولوجيا عندى واقعية؛ وفلسفتى السياسية اجتماعية بالمعنى الواسع (بوصفها ديمقر اطية متكاملة) لأنها تتأيد بأخلاق إنسانية، بالإضافة إلى أنها محمية من الطوباوية عن طريق كونها علمية.

والفلسفة من دون أنطولوجيا ضعيفة، وبلا رأس من دون إيستمولوجيا، وملتبسة من دون علم دلالة؛ وعديمة الأوصال من دون نظرية القيم، ونظرية الفعل البشرى والأخلاق. ونظرا لأن فلسفتى نسقية فإنها تستطيع أن تساعد فى رعاية كل مجالات المعرفة والفعل، بالإضافة إلى اقتراح بدائل بنائية ومعقولة فى كل الخلافات العلمية" (Bunge 2016:406). (وقى الاستفادة من فلسفة بونجى فى تطوير منهجية علمية عامة انظر الطر

ونزعة بونجى الواقعية التى تسلم بوجود مستقل للطبيعة "هى محصلة لحياة منوعة وثرية فكريا كرسها لبيان فلسفة علمية بالانسجام مع معرفة ومنهجية حالية، ونسق شامل نجد فيه أن الأنطولوجيا، والميتافيزيقا، والإبستمولوجيا، وعلم الدلالة، وعلم النفس، والعلم بصفة عامة، يحسن بعضها بعضا على نحو متسق" (Cordero 2012:1419). ٣- إسهامات بونجى العلمية والفلسفية

. بونجي مؤمن بالعلم، وبالعلم الذي يقدم أفضل معرفـــة نملكهـــا، وهــزو المعرفة هي الأساس الصحيح للفعل الاجتماعي والسياسي. ومعنى هسذا لن العلم لديه هو السبيل الوحيد إلى التقدم البشرى في مجالات الأخلاق والسياسة والحياة الاجتماعية. وهو بعد هذا كله فيلسوف عالم يتحـــدث فـــى الفيزيساء والأحياء وعلم النفس وعلم الاجتماع وتاريخ وفلسفة العلم حديثا لايكاد يباربه فيه أحد من معاصريه. وإسهاماته في هذه المجــالات واضــحة، وحــسي الإشارة إلى بعضها. خذ الفيزياء أولا، واستمع إليه وهو يقــول: "أعتقـد أن إسهامي الأساسي في الفيزياء جاء في كتابي أسس الفيزياء (Bunge 1967a) الذي كان له دافع فلسفي قوى، ألا وهو محاولتي إثبات، وليس مجرد تقرير، أن النظريات الكمية والنسبية نظريات واقعية (متحررة من الملاحظ)، وأن تفسيراتها الذاتية (التي ترتكز على الملاحظ) هي تطعيمــات فلــسفية غيـن مشروعة.

ولا تزال معظم المشكلات التى عالجها الكتاب مطروحة للنقاش وبشيء من الحماسة في غالب الأمر. وأطروحتي القائلة إن المشار النموذجي لنظرية الكم فريد ومن ثم يستحق اسما جديدا، كوانتون quanton – هي موضع نقاش فى الوقت الحاضر بين معلمى الفيزياء عند المستوى الأعلى في المدارس العليا الفرنسية. وبالإضافة إلى ذلك فإن الشكليات الرياضية في هذا الكتــاب يحدثها جماعة من الفيزيائيين" (Bunge 2016:406). وأشار كارل بوبر في سيرته الذانية تساؤل لا ينتهي إلى أن بونجي واحد من "بعض المنشقين المهمين" عن تفسير بور وزملائه في كوبنهاجن لنظرية

الكم الذي كان مسيطر ا فيما بعد الحرب العالمية الثانية (Popper 1976:91).

أما إسهامات بونجى في فلسفة العقل فتأتى على النحو التسالى: Bunge). (2016:328)

- ٣- اقتراح فرض دقيق وقابل للاختبار حول السمة المميزة للأنظمة (أو الشبكات) العصبية حيث تحدث العمليات العقلية، أعنى فرض الليونة العصبية.
- ٤- تقديم فئة من الحجج في محمالح التطابق النفسسي العصبي وضد الفروض المنافسة المستلهمة من الأدبيات العلمية الحالية.
- ٥- تحديد ما هو عقلى وتحديد فلسفة العقل في نسق مـادى، ونـسقى،
   وعلمى وفلسفى.
  - ٦- تحديد علم النفس عند تفاعل الأحياء مع العلم الاجتماعي.
     ٧- الانتقادات الأنطولوجية ، المنهجية للعلوم الزائفة لما هو عقلي.

ونتمثل إسهامات بونجى الأساسية في الأنطولوجيا أو الميتافيزيقا فيمـــا يلى (Bunge 2016:274-275):

- ١- تقديم تعريفات دقيقة للمفاهيم المفتاحية من قبيل الشيء، والخاصية، والحالة، والعملية، والانبثاق، والمستوى، والنظام، والسببية.
- ۲- بناء نظريات رياضية وعلاقية عن المكان والزمان والمكان الزمان منسجمة مع نظرية أينشتين عن التثاقل.

<sup>٣</sup> - صياغة اندماج للمادية بالنسقية.

٤- تأكير الانبثاق والمستويات المدمجة، والقصور المسلخر للاستراتيجية الردية.
 ٥- السعى إلى الانسجام مع العلم المعاصر.
 ٥- السعى إلى الانسجام مع العلم المعاصر.
 ٣- تقريب الإبستمولوجيا من الأنطولوجيا، وذلك لتوليد واقعية مادية.
 ٣- إنقاذ بعض الاستبصارات القيمة لدى الأسلاف وتطويرها.
 ٨- نقد النظريات الأنطولوجية البديلة، وخاصة أنطولوجيا العوالم المحالم.

٤- فلسفة العقل: دفاع عن التصور المادى للعقل

فلسفة العقل فى رأى بونجى فصل من الأنطولوجيا يعالج السمان الأساسية والعامة إلى حد بعيد للعقل البشرى. وتأتى فى صورتين: تقليبية (فى مرحلة سابقة على العلم) ومعاصرة (منطلقة من العلم). وفلسفة العقل التقليدية هى الفرض القائل إن كل شيء عقلى فى عقل لا مادى. وينكر بونجى ذلك أشد الإنكار، ويؤيد فلسفة العقل المعاصرة والعلمية والتى يعبر عنها بفرض التطابق العصبى النفسى. ويرى أن التصورات الأساسية فى الوقت الحاضر عن العقل ثلاثة هى: الثنائية العصبية النفسية، والنزعة الحسابية، ودعوى التطابق العصبى النفسى.

والننائية العصبية النفسية هى بطبيعة الحال الرأى القديم القائل إن المادة والعقل كائنان أو جوهران متميزان؛ وإن الواحد منهما يمكن أن يوجد من دون الآخر؛ وإنهما ربما يتفاعلان، ولكن لا يستطيع أحدهما أن يساعد فى تفسير الآخر. ودافع عن النتائية فلاسفة مشهورون مثل أفلاطون وديك وبوبر، بالإضافة إلى قلة من علماء الأعصاب البارزين من بينهم جاكسون، وشيرينجتون، وبنفيلد، وسبيرى، وإكلس؛ وهى عنصر مكون فى كل الأديان وعلوم الكون البدائية، بالإضافة إلى التحليل النفسى والعصر الجديد. أمسا مزاياها العظيمة فهى أنها تبدو واضحة، وأنها تفسر تفسيرا هينا كل جزء من السلوك البشرى، وأنها متأصلة فى عقيدة بقاء النفس بعد الموت " Bunge)

ولكن بونجى ينتقد الثنائية أشد النقد ويرى أنها غائمة مفهوميا، وغير قابلة للتفنيد تجريبيا، ولا تدرس سوى العقل البالغ وبالتالى لا تتسق مع علم النفس التطورى، ولا تتسق أيضا مع علم السلوك الحيوانى والإدراكى وعلم الرئيسات على وجه الخصوص. والثنائية تخرج عن الفيزياء وقانون بقاء الطاقة، وتعزل الثنائية علم النفس عن معظم فروع المعرفة الأخرى؛ والثنائية عاقر على أفضل الفروض ومنتجة مضادة على أسوأ الفروض. وعلى هذا النحو من الصعب الدفاع عن الثنائية علميا أو فلسفيا.

أما النزعة الحسابية computationalism فهى الدعوى القائلة إن كل العمليات العقلية هى عمليات حسابية. وتأتى فى صورتين: مادية ومثالية. تقرر الصورة المادية أن "الأمخاخ" أجهزة كمبيوتر. وعلى العكس تتمسك النزعة الحسابية المثالية بأن "العقل" إما كمبيوتر أو مجموعة من برامج الكمبيوتر. وأنت تجد أن النزعة الحسابية، فى أى صورة من الصورتين، هى المينيتر. من الصورتين، ها المعلومات الذى حل محل السلوكية فى السينيات من القرن الماضى، والذى يميز العلم الإدراكى بلا مخ والشيء المحقق أن جماعة من الفلاسفة قد نفرت لنقد القول إن العقر برنامج كمبيوتر. وجاء النقد فى عدة صور، ميزت فيها بسين اعتراضان خارجية واعتراضات داخلية. تحاول الاعتراضات الخارجيسة إلبسان ن الأنظمة الحسابية فى أجهزة الكمبيوتر والآلات الأخرى لا يمكن أن تسلك مثلما تسلك الأنظمة الإدراكية عند البشر، وقدم هذه الاعتراضات الفيلسون الأمريكى هوبرت دريفوس. أما أشهر الاعتراضات الداخلية فتجسدت فى حجة الحجرة الصينية التى ابتكرها جون سيرل. وخلاصية أن السرامج تركيبية أو صورية. والعقول ذات مضامين عقلية ودلالية. والتركيب ليس هو نفس الدلالة، إذن البرامج ليست عقولا. وعالجت هذه الاعتراضات بقصيل فى كتابى فلسفة العقل، الذى كان أول دراسة بالعربية فى هذا الفرع الفلسفى. ( صلاح إسماعيل، فلسفة العقل: ١٢٣–١٢٢).

وأشار بونجى باستحسان إلى حجة الحجرة المصينية ووصفها بأنها بارعة، وقدم جملة من الاعتر اضات على النزعة الحسابية، وانتهى إلى ل "النزعة الحسابية ليست أفضل حالا من الثنائية الديكارتية. والسبب هو له أيضا ترفض أخذ المخ مأخذ الجد. والنزعتان وظيفيتان إذ إنهم إيقالا القسمة الثنائية الشيء/ الوظيفة. ومن ثم لا تستطيع أي نزعة منهما أن نس أى شيء، ما دام التفسير يكمن فى إظهار آلية" (Bunge 2010:234).

ويدافع بونجى عن الواحدية المادية التي يـصورها فـرض لللغان العصبي النفسي، والذي يرى أنه يمتاز عن غيره من التـصون للعقل بالمزايا التالية: (Bunge 2010:171-172) ١- إنه ليس أقل من الفرض الذي يقود علم الأعصاب الإدراكي والوجداني
 والسلوكي والاجتماعي، والذي يكون عند الحد القاطع لعلم النفس والطب
 النفسي المعاصر.

٢- يمكن أن يفسر، من حيث المبدأ على الأقل، كل الظواهر العقلية المعروفة لعلم النفس الكلاسيكي، وبعض الظواهر المعروفة بعد ذلك. على سـبيل رالمثال، لدينا "الخلايا العصبية المرآة" في القشرة الحركية الأمامية التسي يثيرها الإدراك الحسى لأفعال معينة لدى الناس الآخرين. وهناك زعـم بأن هذه الخلايا العصبية تتيح لنا، مثلما تتيح للنسانيس، أن نحاكى من غير جهد بعض الحركات الماهرة لدى الآخرين. بالإضافة إلى ذلك تشكل هذه الخلايا "الأساس العصبي" (الآلية) للتعلم عن طريق المحاكاة. وهناك تخمين أيضا بأن الخلايا العصبية المرآة تكون داخلة في تــشكيل "نظريات العقل" (التخمينات المتعلقة بالعمليات العقلية للآخرين) التي نبتكرها لتفسير سلوك الآخرين. ومع ذلك فإن هذه النظرية الحركية في فهم العقل والأخيرة فقط من هذا النوع في مدة قرنين خصعت لنقد قاس. وبالتالي أقل ما يمكن أن يقال عنها هو أنها قابلة للاختبار تجريبيا، على حين لا تقبل الثنائية مثل هذا الاختبار.

<sup>7-</sup> لقد كسب مجموعة من النتائج المدهشة من قبيل أن المزاج يمكن التحكم فيه طبيا عن طريق ضبط مستوى الدوبامين، وأن المخ له جهاز لرؤية البيئة وجهاز آخر للتحكم البصرى فى الحركة؛ وأن الشور الغاضب المشحون يمكن أن يتوقف فجأة فى مساره عن طريق موجة إشعاعية تؤثر فى قطب كهربائى مغروس فى مخه، وأن السلوك القهرى يمكن أن تحدثه حبوب الدواء ذاتها التي تتحكم فــى رعـشات باركنـسون؛ ولن الشعور بالثقة، الأساس هكذا لكل القيود البشرية، يمكن تعزيزه برشسان أنفى يخرج الأوسيتوسين، هرمون "العلاقة" المــستخدم فــى الجسنس، والمخاض، وتقديم الرعاية، والرضاعة.

- ٤- يمكن أن يعالج مشكلات لا يمكن طرحها فى علم النفس بلا مسخ، مشل مشكلات تحديد الآثار المخلفة فى المخ بالنسبة لكلمات من فئات معينه، واكتشاف تأثير المواد الكيميائية على المراج والإدراك والمطوك الاجتماعى. على سبيل المثال، وجد أصحاب علم اللغة العصبى أن الأضرار فى مناطق محددة من قشرة المخ تسبب فقدان وظائف كلامية معينة. ووجد علماء النفس أن إعطاء هرمونات معينة أو أجهزة إرسال عصبية تغير تصرفات أساسية من قبيل رعاية الطفل.
- ٥- يحطم الحواجز المحصطنعة بين الفروع النفسية التقليدية، مثل الإدر اك/الوجدان، والفردى/الاجتماعى.
- <sup>7-</sup> عندما تفكر الواحدية المادية في الأمراض العقلية بوصفها اضطرابات في المخ، فإنها تساعد على استبدال الطب النفسي الأحيائي المؤثر بصورة متزايدة، وإن كان لا يزال بدائيا إلى حد ما بالطب النفسي الشاماني [ الذي يمارسه الكهنة ] غير المؤثر والتحليل النفسي على وجه الخصوص.
- <sup>٧- ينسجم فرض التطابق العصبى النفسى مصع الأنطولوجيا المادية (أو الطبيعية) المتأصلة في العلم الحديث، والتسى لا تتضمن أرواحا متحررة من الجسد أو وظائف بلا أعضاء، ومع ذلك تعترف اعترافا</sup>

ضمنيا بالتنوع الكيفى الضخم في العالم، وحتى الحاجة إلى تميير مستويات عديدة من التنظيم. وعلى وجه الخصوص تقوض الواحدية العصبية النفسية الوهم المثالى بأن العالم عقلى، لأنه إذا كان كذلك، فإن كل مخ بشرى سوف يتضمن الكون (وبصورة عارضة، وهم أن كل شيء يوجد فى العقل لم يتمسك به باركلى فقط، وإنما تمسك به كانط أيضا، وإن كان على نحو أقل وضوحا).

خلاصة القول إن الواحدية العصبية النفسية لا تعانى من نقائص المـــذاهب المنافسة لها. وإنما تنسجم أيضا مع الأنطولوجيا التى تشكل أساس كــل العلـــوم الطبيعية. والشيء المهم للغاية أنها الفرض الذى يرشد علم الأعصاب الإدراكى.

ويرى بونجى أن آراء معظم الفلاسفة حول العقل دوجماطيقية وملتبسة، "على سبيل المثال، اعتقد أفلاطون أن النفس لا مادية وترشد البدن. واعتقــد هوسرل في العقل اللامادي؛ وأن الجسم ليس إلا أداة للعقل؛ وأن الاستبطان، بالإضافة إلى الادعاء بأن العالم الخارجي لا يوجد (الرد الفينومينولـوجي)، هو الطريق الوحيد لدر اسة العقل والعالم أيضًا. وكتب فتجنشتين (105, 105) أن "إحدى الأفكار الخطيرة للغاية بالنسبة للفيلسوف هي، بـصورة غريبـة تماما، أننا نفكر بر ءوسنا أو في رءوسنا". وتبنى اير الوضعي وبوير العقلاني معا الثنائية العصبية النفسية بوصفها شيئا طبيعيا، فقط لأنها جزء من المعرفة العادية. واعتقد الفلاسفة اللغويون أن المفتاح إلى العقل هو فلسفة اللغة \_ الذي يفترض مسبقا بطبيعة الحال أن الحيوانات غير البشرية بلا عقل تماما. أما النين يبجلون الكمبيوتر وبصورة بارزة بتنام وفودور ودينيت، فقد أكدوا لنــا أن العقل هو فئة من برامج الكمبيوتر التي يمكن "إدراكهـــا" أو "تجــسيدها" بطرق بديلة. وقليل من فلاسفة العقل أز عجوا أنفسهم بتعلم ما يقوله علم الأعصاب الإدراكى عن العمليات العقلية. أما معظمهم فلم يتعلم حتى أن المسخ جهاز أحيائى، وليس جهازا فيزيائيا فقط، وبالتالى علم المخ ليس فرعا من الفيزيا، وهذا هو السبب فى أنهم يواصلون إنكار أن الشيء الفيزيائى يمكن أن تكن له خبرات ومشاعر وأفكار. ورغم أن معظمهم يعتبرون أنفسسهم مفكرين نقديين ويظن بعضهم أنهم من الماديين من نوع مشكوك فيسه، تسراهم فى الحقيقة يواصلون العمل بالطريقة الأولية، ومن شم الدوجماطيقية، وهى الطريقة المميزة للفلاسفة المثاليين. وبالتالى بعيدا عن أن يعجلوا بنطور علم العقل، فإنهم سوف يمنعون تقدمه إذا قرأ لهم العلماء.

ومن التواضع التعلم من هيرودوت (Book Two, 2) أنه حوالى عام 650 قبل الميلاد أراد الفرعون بسماتيكوس أن يربى راعى ماعز أبكم طفلين حديثى الولادة فى عزلة، ليكتشف أى لغة يتكلمها الطفلان بشكل تلقائى. والنتيجة لا تعنينى الآن، وإنما الذى يعنينى هو أن شخصا ما منذ أكثر من ألف عام ونصف، قد عرف ما لا يعرفه كثير من فلاسفة العقل المحدثين ألا وهو أن الأسئلة التجريبية تتطلب بحثا تجريبيا" (Bunge 2010:180).

# ٥- المعرفة: الحقيقية والزائفة

يأتى الذهب الفكرى مختلطا بشيء من الشوائب، ومن ثم تأتى الحاجة إلى تصميم وسيلة لفحص الأفكار. وحاول بونجى بناء نوع من اختبار المصداقية للأفكار والإجراءات المعلنة بوصفها علمية. وسوف يساعدنا هذا الاختبار على أن يحمينا من الخداع الفكرى ليس هذا وحسب، بل ويساعدنا أيضا على تقييم مشروعات البحث.

ويتطلب التمييز بين العلم والعلم الزائف حديثًا عن المنهج العلمي، وهذا المنهج يتضمن أخلاقيات العلم الأساسي التي صورها روبرت ميرتون فسي كتابه *سوسيولوجيا العل*م (1973) على أنها العالمية، والنزاهة، والـشكية المنظمة، والشيوعية الإبستمولوجية \_ الاشتراك في مناهج الجماعة العُلميــة و اكتشافاتها.

ويقدم بونجي أربعة ملامح أخرى مميزة لأي علم واقعى حقيقي موثوق: قابلية التغير، والانسجام مع معظم المعرفة السابقة، والتداخل الجزئي مع علم آخر واحد على الأقل، وتتحكم فيه الجماعة العلمية.

ويناقش بونجى بتفصيل نوع الفلسفة التي تدعم تقدم العلم، ويقدم قالبـــا فلسفيا للتقدم العلمي: "أقترح أن تقدم العلم يعتمد علمي ثلاثة أنسواع من الشروط: منطقية نفسية مثل التساؤل؛ واجتماعية مثل حرية البحث والتأييـــد الاجتماعى؛ وفلسفية مثل الواقعية. ودرس كثير مــن البـــاحثين الــشرطين الأولين، ودرسهما مورتن في كتابه المشار إليه. وعلى العكس، قلما درست الشروط الفلسفية بسبب المعتقد المشترك بين المثالية والواقعية، والذي مؤداه أن العلم والفلسفة منفصلان بشكل تبادلى؛ ومع ذلك فإن الــشروط الفلــسفية ليست أقل أهمية. وأقترح أنها الشروط الموجزة في الشكل التالي:

المذهب الإنساني العلمية العلم النسقية الو اقعية

المادبة

قالب التقدم العلمى. تخيل احتمالات التقدم العلمى إذا حلست العلميسة معسل اللاعقلانية، وحلت الواقعية محل الذاتية، وحلت المادية محسل المثاليسة، وطسن النسقية إما محل الكلية أو الفردية، وحل المذهب الإنسانى محل الارتسزاق. وحسل المركز (العلم) محل الخرافة (Bunge 2010:242).

والعلم الزائف هو العلم الذى يقدم معالجة لمجال من الوقائع تتحرف عن السشروط الأساسية فى العلم الحقيقى الموثوق، ومع ذلك فإن هذه المعالجة الزائفة تسسمى نفسها علمية. تفريما تكون هذه المعالجة غير متسقة أو ريما تتضمن أفكسارا غير واضحة. أو ريما تفترض واقعا لموضوعات بعيدة الاحتمال تماما، مثل الإبعساد الغريب أو التحريك العقلى، والجينات الأنانية، والأفكار الفطرية، والعقول المستقلة عن المخ، والميمات، والأسواق الآلية. وريما تسلم المعالجة المنذكرة بأن الوقائع التى نتحدث عنها لا مادية أو غامضة أو تتصف بالصفتين معا. وتعجز عن أن تقوم على اكتشافات علمية سابقة. وريما تؤدى إجراءات تجريبية معيبة على نحو خطير مثل اختبارات بقعة الحبر إفى الطب النفسى]، أو ريما تعجز عن أن تتضمن جماعات حاكمة، وريما تزيف نتائج الاختبارات، أو ريما متعنية على نحو نحلير مثل اختبارات بقعة الحبر إفى الطب النفسى]، أو ريما تعجز عن أن تتضمن جماعات حاكمة، وريما تزيف نتائج الاختبارات، أو ريما

زد على ذلك أن العلوم الزائفة لا تتطور، وإن تطورت، فإن تغييراتها لا تتشأ من البحث. وعلى هذا النحو يخبرنا ارنست جونز (1961,235) أن العمل الأساسى لفرويد عن تفسير الأحلام، المنشور أو لا فى عام 1900، وأعيد طبعه ثماني مرات فى حياة فرويد – "لم يطرأ عليه فى أى وقت تغيير أساسى، ولا تغيير ضرورى". وتستطيع أن تقول شيئا كهذا تقريبا عن عام الاقتصاد المجهرى الكلاسيكى الجديد، الذى ظل راكدا منذ نشأته فى عام 1870 باستثناء بعض الزخارف الرياضية، كما صرح مبتهجا بالنصر ميلتون فريدمان (1991).

والعلوم الزائفة معزولة على نحو مميز عن فروع المعرفة الأخرى، مع أنه قد يتصادف أن تتزاوج أحيانا مع علوم زائفة شقيقة، والشاهد على ذلسك هو علم التنجيم التحليلي النفسي. وبعيدا عن الترحيب بالنقد، تحاول العلسوم الزائفة تثبيت الاعتقاد. وهدفها ليس البحث عن الصدق وإنما الإقناع: إذ إنها تفترض وجود قادمين من دون أسفار ومن دون رحلة. وعلى حسين يكسون العلم ملينًا بالمشكلات، ويثير كل اكتشاف من اكتشافاته المهمــة مــشكلات إضافية، يتسم العلماء الزائفون باليقين. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فَقُل على حين ينجب العلم علما إضافيا، يكون العلم الزائف عساقرا لأنسه لا بولد مشكلات جديدة. وخلاصة القول إن المشكلة الأساسية للعلم الزائف أن بحثه إما أنه معيب على نحو خطير أو غير موجود. وهذا هو السبب في أن التأمل العلمي الزائف، على خلاف البحث العلمي، لم يقدم قانونا واحدًا عــن الطبيعة أو المجتمع" (Bunge 2010:246).

وأمثلة العلم الزائف هي علم التنجيم والكيمياء القديمة والبار اسيكولوجيا (علـم نفس الظواهر الشاذة)، وعلم الطباع، والتحليل النفسي. ويشن بونجي هجوما ساحقا على التحليل النفسي، ويرى أنه ينحرف عن "الأنطولوجيا والمنهجية في كل علم . حقيقى. وبالفعل يتمسك بأن النفس ("العقل" في الترجمة الإنجليزية لأعمال فرويد) لا مادية، ومع ذلك يمكن أن تؤثر في الجسم، كما يظهر عن طريق التأثيرات النفسية الجسدية. ولكن التحليل النفسي لم يقدم أي آليات يسستطيع الكائن اللامادي وفقًا لها أن يغير حالة الكائن المادي: وإنما يقرر فحسب أن هذا هو الواقع. وبالإضافة إلى ذلك، هذه العبارة دوجماطيقية، مادام أصحاب التحليل النفسي، على خلاف علماء النفس، لا ينجزون أي اختبارات تجريبية. وفصل فرويد نفسه فصلا شديدا التحليل النفسي من علم النفس التجريبي وعلم

الأعصاب. وكان الأمر هكذا إلى درجة أن مقرر الدراسات في كليسة علم النفس الذي وضع مخططه لم يتضمن أي مقررات في أي فرع معرفي.

وفى محاولة لتمييز مرور القرن الأول على كتاب فرويد تفسير الأحلام، وفى محاولة للتميز مرور القرن الأول على كتاب فرويد تفسير الأحلام، نشرت المجلة الدولية للتحليل النفسى مقالا لسنة من المحللين فى نيويسورك (Vaughan et al. 2000) الذين زعموا التقرير عن أول اختبار تجريبى فى أى وقت فى التحليل النفسى فى غضون قرن واحد. وبالفعل هذه ليست تجريسة على الإطلاق ما دامت لا تتضمن جماعة علمية حاكمة. ومن ثم فإن هسؤلاء على الإطلاق ما دامت لا تتضمن جماعة علمية حاكمة. ومن ثم فإن هسؤلاء المؤلفين ليس لديهم الحق فى استنتاج أن التحسينات التى لوحظت كانست بسبب المعالجة، إذ يمكن أن تكون تلقائية فحسب. وعلى هذا النحو لا يستقيد المحللون النفسيون من المنهج العلمى لأنهم لا يعرفون ما عسى أن يكون هذا المنهج. ومع ذلك لم يتدربوا كما يتدرب العلماء، وإنما تدربوا فقط، على أفضل الفروض، بوصفهم أصحاب مهنة طبية.

وها هو المحلل النفسى الفرنسى جاك لاكان \_ الشخصية التى تحظى بالإعجاب فى اتجاه مابعد الحدائة \_ يعترف بهذا ويتمسك بأن التحليل النفسى، بعيدا عن أن يكون علما، هو ممارسة بيانية بشكل تام: "فن الثرثرة". وأخيرا، ما دام أصحاب التحليل النفسى يزعمون أن وجهات نظرهم صحيحة ومؤثرة معا، من دون إخضاعها لأى اختبارات تجريبية أو تجارب سريرية صارمة، فبتعذر عليهم القول إنهم يتابعون بالأمانة العلمية التي يتوقع أن يلتـزم بها العلماء (حتى لو زلت أقدامهم أحيانا). وخلاصة القول إن التحليل النفسى لا يوصف باعتباره علما. وعلى عكس الاعتقاد واسع النطاق، التحليل النفسى ليس حتى علما مخفقا، إذا كان السبب فقط أنه لا يستغيد من المنهج العلم- ويتجاهل الأمثلة المضادة. وإنما هو مجرد علم نفسس سريري مستعوذ" (Bunge 2010:249-250).

إن العلم الزائف خطر دائما لأنه يلوَث الثقافة، وعنسدما يتعلسق الأمسر بالصحة والاقتصاد أو نظام الحكم، فإن العلم الزائف يعرض الحياة والحرية والسلام للخطر. ولكن العلم الزائف بطبيعة الحال يكون شديد الخطورة عندما يتمتع بتأييد الحكومات، أو الشركات الكبسرى (Bunge 2010:255). ويقدم بونجى أمثلة على ذلك من الأحياء وعلم النفس والاقتصاد.

وبالإضافة إلى العلم الحقيقى والعلم الزائف، يوضح بونجى مفهوم العلم المبتدأ وشبه العلم. إذا وجدنا فى علم مجموعة من الفروع أو النظريات أو الإجراءات التى لا تقع بوضوح فى العلم أو خارجه، ربما توصف بأنها علمية مبتدأة أو شبه علمية أو علم مخفق.

العلم المبتدأ protoscience، أو العلم الناشئ، هو بوضوح علم فى طور الولادة. وإذا كتب له البقاء على الإطلاق، فإن هذا المجال ربما يتطور فى نهاية الأمر إما إلى علم ناضج، أو شبه علم، أو علم زائف. وبعبارة أخرى، فى الوقت الذى يقال فيه إن فرعا معرفيا يكون علما مبتداً، فمن المبكر جدا الإعلان أو الحكم بأنه علمى أو غير علمى. والأمثلة هى: الفيزياء قبل جاليليو وهوجنز، والكيمياء قبل لافوازييه، والطب قبل فيرتشو وبرنار. كل هذه الفروع نضجت فى آخر الأمر لتصبح علمية بصورة كاملة (يمكن أن يكون الطب والهندسة علميين حتى وإن كانا من أنواع التكنولوجيا بدلا من العلوم).

وشبه العلم semi-science هو الفرع الذي بدأ بوصفه علما، ويسمى علما <sup>عادة،</sup> ومع ذلك فإنه لا يوصف بصورة كاملة من حيث هو كذلك. وأرى أن علم الكون وعلم النفس وعلم الاقتصاد ونظرية السياسة لا تزال أشباه علوم رغم أعمارها المتقدمة. وبالفعل، علم الكون حافل بالتأملات التى تعسارض المبادئ الراسخة فى الفيزياء. ولا يزال يوجد علماء نفس ينكرون أن العقرل هو ما يفعله المخ، أو الذين يكتبون عن أنظمة عصبية "تسساعد" الوظسائف العقلية أو تتوسطها. وبطبيعة الحال نجد أن كثيرا مما يسمى جوائز نوبل فى الاقتصاد تمنح غالبا للمبتكرين لنماذج رياضية ليس لها شبه بواقع اقتصادى إذا كان السبب فقط أنهم يجهلون الإنتاج والسسياسة؛ أو تمسنح للمسصمين السياسات اقتصادية تضر بالفقير (254-2010).

يبحث بونجى عن الصلة بين العلم الزائف والسياسة. وهذا النسوع مسن البحث ممتع حقا، ولا سيما حين يعرض لصور منوعة تحــدث فــى علـوم مختلفة، ويدافع عنها بعض العلماء الذين بلغوا من الــشهرة مبلغــا كبيـرا. والمثال البارز هو الخلاف البيئية \_ الجبلية.

"منذ عصر التنوير فصاعدا، تمسك معظم التقدميين بأن الطاقم الوراثى ليس قدرا للمرء، إذ إننا نستطيع أن نتعلم ليس التفكير فقط وإنما الإحساس والفعل أيضا. ونتعلمها بصورة مباشرة عن طريق المحاكاة والتعلم، وبصورة غير مباشرة من خلل إعادة التشكيل الاجتماعي. وعلى العكس، نجد أن المحافظين والرجعيين من كل الأنواع قد تبنوا الجبلية، وهى وجهة النظر القائلة إننا نولد بكل السمات التي تظهر خلال الحياة. وعلى هذا النحو، كرست الكتب المقدسة الهندوسية نظام الطبقة المنغلقة. وتمسك الكتاب المقدس بأن اليهود هم شعب يهوه المختار. وتمسك أرسطو بأن الأجانب ألل شأنا وأدنى منزلة من الإغريقيين؛ وتمسك المستعمرون الأوربيون بأن الناس الذين غلبوا على أمر هم كانوا بدائيين ولا يصلحون إلا للاستعباد أو الفنساء، وهلم جرا. وعلاقة الجبلية – المحافظة أضعفها على نحو جسدير بالاعتبسار عصر التنوير... ودعنا نتذكر الإحياء الحديث جدا للجبلية "العلمية" Bunge) (Bunge

تناول ستيفن بنكر القضايا السياسية المحيطة بمعضلة البيئية/ الجبلية فى كتابه *الشريحة الفارغة: الإنكار الحديث للطبيعة البشرية. وقرر* أن "العلسوم الحديثة فى الطبيعة البشرية" من علم الوراثة إلى علم النفس التطورى تثبست ما يسميه بالرؤية التراجيدية. وهذه الرؤية ليست شيئا سوى الفردية والتشاؤم فى علم الاقتصاد التقليدى والفلسفة السياسية المحافظة من هوبز إلى بيرك إلى شوبنهور إلى نيتشه إلى هايك إلى تاتشر إلى ريجان.

ويستشهد بنكر "بالاكتشافات" التالية في هذه "العلوم الجديدة": Pinker) (2002:255

١- أولوية الروابط الأسرية.

٢- المجال المحدود للمشاركة الاشتراكية في جماعات بشرية.

٣- عمومية السيطرة والعنف عبر المجتمعات البشرية.

٤- عمومية المركزية العرقية والصور الأخرى من عداء جماعة ضد أخرى عبر المجتمعات.

٥-قابلية التوريث الجزئى للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتماعية.
٦-سيطرة آليات الدفاع، وميول خدمة الذات، ورد التنافر الإدراكي.

٧- صور الانحياز في الحس الأخلاقي البشري، بما في ذلك محاباة الأقارب والأصدقاء.

ويرد بونجي على ما يزعم بنكر أنه اكتشاف في العلوم الحديثة فر الطبيعة البشرية. فأما الرد على أولوية الروابط الأسرية فيتمثل في الحقيق القائلة إنا نجد في معظم الحالات أن أعضاء الشركات التجارية، والجماعان السياسية، والمختبرات، وأفواج الجنود، والفرق الرياضية، لا يرتبطون فيما بينهم إلا ارتباطا وراثيا. وأما الرد على محدودية المشاركة فسي جماعات بشرية فيتمثل في القول إن كل المجتمعات البدائية وكثيرًا من المؤسسات التجارية الحديثة تعاونية. ويأتى الرد على عمومية السيطرة والعنف عبر المجتمعات البشرية في القول إن القتل العمد قد انخفض في كل المجتمعيات المتحضرة طوال القرن الماضي، وليس في المجتمعات المنقسمة إلى حد بعيد والتي هي استبدادية وعنيفة في أساسها. وفيما يتعلق بالنزاع بين الجماعيان عبر المجتمعات، يرد بونجى بأن هذا النزاع تتم تسويته بإحداث التوازن عن طريق التعاون، والخضوع للقانون والاهتمامات المادية. وفيما يخص قابلية التوريث الجزئي للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتماعية يأتي الردبأن مثل هذه القدرات يمكن تعزيزها أو كبحها عن طريــق التربيــة والــنحكم الاجتماعي. ويأتى الرد على سيطرة آليات الدفاع، ومَيول خدمة الذات بالقول إنها أقل خطورة في مجتمعات الرفاهية منها فـــي المجتمعــات "الليبراليــة". وأخيرا فيما يخص التحيز البشرى ومحاباة الأهل والأصدقاء، علينا أن نتذكر الحقائق التي مؤداها أن الإيثار يحدث بالإضافة إلــــى الأنانيـــة، وأن التقـدم السياسي يتضمن غالبا تقدما أخلاقيا.

زد على ذلك أن قائمة إنجازات بنكر "للعلم الجديد للطبيعة البشرية" تقرأ مثل التمهيد لبيان اليمين الجديد بدلا من أن تكون ملخ صا لنت ائج علمية. والالتزام بالإيديولوجيا السياسية الرجعية هو مؤشر موثوق علمى الطبيعة العلمية الزائفة لفرع معرفى. وتستطيع أن تقول الشيء نفسه تقريبا عن علماء النفس التطوريين المزيفين الذين يعجب بهم بنكر: فتراهم يقررون بنقسة أن التفاوت الاجتماعى يوجد فى جينانتا، ومن ثم فإن الثورات الاجتماعية مخفقة لا محالة.. (Bunge 2010: 256)

ولعل دفاع بونجى عن الطبيعة البشرية يذكرنا بالأخلاق العقلانية عند سقراط. ولكن الشيء المحقق أن البشر فى المجتمعات المتخلفة يتحولون إلى حيوانات بغيضة، بل هم أضل، لأنك تجد قطيع الجاموس مثلا قد يعود للدفاع عن أحد أفراده بعد أن يسقط بين أنياب حيوانات مفترسة، وفى المقابل تجد المستشفيات الخاصة، لا تستقبل المريض الذى لا يملك حق العلاج وتتركيه يموت، أو تجد مجموعة من الذين يز عمون أنهم أسانذة فى الجامعات يكيدون لزميل لهم حتى يقتلوه أو يبعدوه، ولا ذنب له سوى أنه يريد أن يكون عالما ويريد أن يكون على خلق.

على أن هناك مسألة أخرى لا تقل خطرا عن كل ما عرضنا لــه مـن صور العلم الزائف، ألا وهى مسألة العلم المستأجر. ولعل خطورة هذا النوع من العلم تكمن فى أنه مؤجر بصرف النظر عن النتائج الأخلاقية، أو حتــى معرفة أن نتائجه سوف تستعمل لأغراض شيطانية. ولعل خطورة هذا العلم أبضا تتمتل فى أن بعض العلماء الذين شاركوا فيه لم يكونــوا مــن أجـراء شركة أوحكومة مجهولة، وإنما كانوا من العلماء البـارزين فـى الفيزيـاء والكيمياء، وكان بعضهم من الحاصلين على جائزة نوبل. وأمتلة الثمار المرة التى جنتها البشرية من العلم المستأجر تضم الفوسوجين [غاز عـديم اللـون كريه الرائحة ]، والغاز العصبى، والقنبلة الهيدروجينية، والنيسبم، والعامس البرتقالي [ مبيد للأعشاب] ، والقنابل العنقودية، ونحو ذلك.

وعلماء السياسة المستأجرون هم الأكثر فسادا ولكن ليسوا وحدهم المذين وعلماء السياسة المستأجرون هم الأكثر فسادا ولكن ليسوا وحدهم المذين ينتهكون الدستور الأخلاقي للعلم. فعلماء الأغذية الذين يمسعون إلمي أفسخل تركيب للدهن والسكر والملح لكي يجذبونا إلى الإفراط في أكل الكعك أو طعام الأطفال، ونصبح مدمنين لمثل هذه الأطعمة ليسوا منا ببعيد. وهم فمي معيمة الكيميائيين الذين تستخدمهم شركات التبغ الكبري والذين يعالجون النيكوئين الجعل تدخين السجائر أكثر إدمانا. زد على هؤلاء علماء النفس الذين يساعدون في تصميم الإعلانات المضللة، وسوف تحصل على صورة لفريق ضخم من العلماء الطبيعيين والاجتماعيين والاجتماعيين الأحيائيين الذين تم استخدامهم العلماء الطبيعين والاجتماعيين والاجتماعيين الأحيائيين الذين مستخدامهم العلماء الطبيعين والاجتماعيين والاجتماعيين الأحيائيين الذين ما استخدامهم العلماء الطبيعين والاجتماعيين والاجتماعيين الأحيائيين الذين من المستأجر هو المزيد من الثقافة العلمية الجيدة" (200-2010)

إذا افتقرت الفلسفة إلى أنطولوجيا، فاعلم أنها بلا عمود فقرى؛ وإذا افتقرت إلى منطق وعلم دلالة، فاعلم أنها ملتبسسة؛ وإذا افتقرت إلى إستمولوجيا، فاعلم أنها بلا رأس؛ وإذا افتقرت إلى فلسفة اجتماعية، فاعلم أنها بلا أطراف. وهكذا ترتكز الفلسفة الحقيقية في رأى بونجى على هذه المجالات الخمسة. وأى فلسفة تفتقر إلى هذه المجالات تكاد لا توصف فى رأيه بأنها فلسفة، يستوى في ذلك الأمثال السائرة عند فتجن شتين والأقول المبهمة عند هيدجر.

"للفلسفة الزائفة هي لغو يعرض بتباه بوصفه فلـ سفة عميقــة، وربمــا وجدت منذ لاوـ تسو، ولكن لم تؤخذ مأخذ الجد إلا حوالي عام 1800 عندما اعترض الرومانسيون على عصر التنوير، وبسبب تخليهم عن العقلانية ولدوا عدا وافرا من الفلسفة الزائفة: تذكر الآراء الطائشة لهيجل، وفشته، وشلنج، ومن سايرهم من الفلاسفة البريطانيين... صحيح أن هيجل عالج مجموعة من المشكلات المهمة، ولذلك لا يمكن أن نصرف النظر عن عمله بسهولة. ومع ذلك فإن عمله، عندما يكون قابلا للفهم على الإطلاق، يكون خاطئا عادة على ضوء العلم المتقدم تماما في عصره. والأسوأ من ذلك أنه أضفى القداسة على المراوغة التي مؤداها أن العميق لا بد من أن يكون غامضا" (Bunge 2010)

الفلسفة الحقيقية عند بونجى هى الفلسفة المتأصلة فى العلم، والقرارة على فهم البحث العلمى. وأخص ما تمتاز به هو الاتساق المنطقى الداخلى، ونظرية دلالية واقعية فى المعنى والصدق، ومادية أنطولوجية، وواقعية علمية إبستمولوجية. والعلم الحقيقى تغذيه فلسفة صحيحة، والعلم الزائم

### ٦- ملاحظات نقدية

تثير فلسفة بونجى كثيرا من الجدل، وخاصة نزعته المادية المسرفة فى تقديرى، وحسبى الإشارة إلى ملاحظتين نقديتين: تتعلق الأولى بهجومه العنيف على فلاسفة العقل المعاصرين، وترتبط الثانية بموقفه من النفس. يهاجم بونجى فلاسفة العقل والميتافيزيقيين المعاصرين فى غير موضع من يهاجم بونجى فلاسفة العقل والميتافيزيقيين المعاصرين فى غير موضع من كتاباته، فهم "الأساتذة الذين يمارسون الألعاب المنزلية بدلا من معالجة المشكلات الجادة" (11 :.bid.)، وهم الذين "يفضلون العمل فى أوعية الأز هار بدلا من الحقول المفتوحة" (14.1). وبعد أن يستغرق بونجى فى حديث طريف وجديد وشائق عن أنواع المادة الفيزيانيـــة، والكيميانيـــة، والحيــة، والمفكرة، والاجتماعية، والاصطناعية، نراه يقول: "وأنا أدعو القارئ إلى أن يقارن هذا المحصول الغنى بالإسهامات التي قدمها الميتـــافيزيقيون لفسرعهم الخاص وللعلم خلال الفترة ذاتها" (Ibid.:83-84).

وبونجي على صواب في هذه النقطة، ولكن هجومه على هؤلاء الفلاسفة ليس له ما يسوغه أحيانًا، وخاصة عندما يفتقر إلى حجج تف صيلية. تأسل عبارته "إن معظم فلاسفة العقل المعاصرين لا يبالون بعلم النفس أو يدركون عنه معلومات خاطئة بوضوح" (Ibid.:ix)، أو قوله عن فلسفة العقل: "ولكس قلة من المشتغلين بها لا يزعجون أنفسهم بالبقاء على اطـــلاع علـــي علـــم العقل" (Ibid.:x)- تجد أن مثل هذه الاتهامات تتنافى مع تزايد اهتمام هـؤلاء الفلاسفة بعلم النفس وعلم الأعصاب، ومن أبرز هــؤلاء ســتيفن ســتيش، وجيرى فودور، وروبرت كومنز، ودانيال دينيت، والــزوج الكنــدى بــول تشرتشلاند وباتریشیا تشرتشلاند، وبول تاجارد، وولیم بکتل، وغیرهم. وهذا الهجوم غير المسوغ انتهى ببونجي إلى رفض بعض المذاهب المهمة: "يجب التخلي عن وجهة النظر الوظيفية في العقرل of mind التخلي عن وجهة النظر الوظيفية في العقرل التي يفضلها معظم الفلاسفة المعاصرين، ذلك بأنها سيطحية ومحفوفة بالمخاطر طبيا" (Ibid.:155).

والوظيفية هى وجهة النظر القائلة إن الحالة العقلية لا تتحد عن طريـق تكوينها المادى وإنما على أساس دورها الوظيفى فى النظام الذى تكون جز<sup>ءا</sup> منه. وأشهر صور الوظيفية هى وظيفية الآلة machine functionalism عند بتنام التى ترى أن الحالات العقلية أشبه شيء بالحالات الوظيفية أو المنطقية للكمبي-وتر. وتـسمى هـذه الوظيفيـة أحيانـا باسم النزعـة الحسسابية computationalism. ولكن بونجى يقدم زعما مدهشا عندما يقرر "من وجهة نظر تاريخية، النزعة الحسابية صورة معقدة من السلوكية" (Ibid.:227). ولكن الشيء المحقق أن العلم الإدراكى، ونموذجه الحسابى، ظهر نتيجة لإخفاق السلوكية (انظر صلاح إسماعيل، فلسفة العقل:١٠٢-١١٢). ومع ذلك يطابق بونجى النزعة الحسابية بالسلوكية التي جاءت هذه النزعة لكى تحل محلها، ويقدم المخطط التالى لبيان الموازاة بينهما (2010:227):

المثير- الصندوق الأسود- الاستجابة المثير - البرنامج - عرض (أ) السلوكية الكلاسيكية (ب) النزعة الحسابية

ولكن يجوز الاعتراض على بونجى بأن "البرنامج" في النماذج الحسابية للإدراك لا يمكن مقارنته بالصندوق الأسود في السلوكية، لأن البرنامج يشكل تسليما نظريا بالتمثيلات الداخلية التي تجتنبها السلوكية (Slezak 2012:1479).

خذ مثلا يوضح الاختلاف بين السلوكية والوظيفية. هب أنك تعانى من صداع. تبعا للوظيفية فإن المرء الذى يعانى من صداع يكون فى حالة ذات علاقات بالمدخلات والمخرجات. فالصداع يسببه قلة النوم أو الإجهاد البصرى أو الضوضاء الشديدة وغير ذلك مما يدخل فى باب المدخلات، كما أن حالة الصداع لها مخرجات تتجلى فى سلوك علنى مثل الإمساك بالرأس والأنين أو السلوك اللفظى مثل قول "عندى صداع". وبالإضافة إلى السلوك، الذى يشترك فى القول به السلوكيون والوظيفيون، فإن الصداع يسبب حالات عقلية أخرى. وهنا يقع التباين بين المذهبين لأن هذا الأمر الأخير لا يقول به السلوكيون. فصداعك في رأى الوظيفيين يفضى بك علمي الأرجسح إلى الاعتقاد" بأنك تعانى من صداع، كما يؤدى بك إلى "الرغبة" فسى نتساول الأسبرين مثلا (صلاح إسماعيل، فلسفة العقل:٧٣-٢٤).

وأنا لا أسيغ موقف بونجي من النفس عندما يقول مثلاً: "النفس اللامادية هي الفكرة المبكرة عما هو عقلي. وأصحابها هم الكهنة والشامانيون السنين ابتكروها وجعلوها سببا للحياة. وتقاتل الله والشيطان قتــالا ضــاريا علــي النفوس من البداية، وأقام المصريون القدماء سوقًا للنفوس ازدهرت حتى جاء عصر التنوير وسخر منها... وفي العصور الحديثة، فقــد الفلاســفة، وهـم التجسيد الأخير للكهنة، الإيمان بما اعتاد الروحيون أن يطلقوا عليه اسم الدار الآخرة، وأصبح العلماء وخبراء التكنولوجيا فيما يتعلق بما هو عقلي يقتربون اقترابا متزايدا من الدعوى المادية القائلة إن ما هو عقلى هو الوظيفة المحددة · للمنطقة اللينة في أمخاخ متقدمة ومتطورة باستمرار" (Bunge 2016:328).

أقول أنا لا أسيغ موقف بونجي من النفس لأنني أرى أن النفس لا مادية، وعندى ثلاثة أدلة على ذلك، وهي ذات طابع ديكارتي. فأمـــا الــدليل الأول فبتعلق باختلاف طرق معرفتنا لأجسامنا ونفوسنا، وأما الثانى فيقــوم علــى فكرة حرية الإرادة، وأما الثالث فيعتمد على فكرة الخلود التي تعتمد بدورها على فكرة أخلاقية وهي العدالة. نحن نعرف نفوسنا بطريقة مختلفة عـن طريقة معرفة أجسامنا. نعرف أجسامنا عن طريق الحــواس أو ملاحظــات الآخرين، ونحو ذلك، ونعرف نفوسنا عن طريق الاستبطان وإدراك حالاتنا الداخلية الواعية. زد على ذلك أن الأجسام تخضع للقوانين الطبيعية مثل قوانين الفيزياء والكيمياء والأحياء، وإذا كنا أجساما فقط ، فما تمتعنا بإرادة حرة. ولكن حرية الإرادة من الأمور المسلم بصحتها حتسى فسى أصسعب الظروف. وحرية الإرادة دليل على وجود النفس. وإذا كانت أجسامنا تخضع للقوانين الطبيعية، وتتأثر بالعوامل الطبيعية فإنها تبلى وتفنى. ومسا دامست الحياة تقوم فى جانبها الأكبر على الصراع، أو على حد تعبير المنتبى: والظلم من شيم النفوس فإن تجد

ذا عفسة فلعسلسسة لا يظسلم فإن العدالة تقتضى ألا يفلت الظالم من العقاب. وهذا يستلزم القول بسالخلود والاعتقاد فى الآخرة، والإيمان بيوم توضع فيه الموازين القسط وتسرد فيسه المظالم. ومعنى هذا أنه بعد فناء البدن نبقى النفس التى ترجع إلى خالقها.

وأنت تلحظ أننى لم ألجأ إلى أدلة نقلية أؤمن بها وتؤكد وجود السنف، وإنما لجأت إلى أدلة عقلية لأن السياق يقتضى ذلك. والرأى الذى أذهب إليه ينكره بونجى أشد الإنكار، ويرى أنه أساس الثنائية، وأنه لا يمكن الدفاع عنه علميا وفلسفيا، وأنه لا يأخذ در اسات المخ مأخذ الجد. والرد عندى أن التمسك بأن النفس لامادية، وأنها تبقى بعد فناء الجسم لا يمنعنى من الاستفادة من نتائج العلم المتعلقة بدر اسة المخ، والتي تلقى أضواء شارحة على فهم العقل والعمليات والحالات العقلية.

وكلى أمل أن تجد فى هذا الكتاب شيئا من النفع والفائدة العلمية والمتعة العقلية أيضا. والشيء المحقق أن الأفكار الطريفة وغير المألوفة فيه ســوف تثير الرغبة فى الحوار، وسوف تدفع إلى مزيد من البحث والاستقصاء.

أُسْار مؤلف الكتاب إلى أنه لا يلقى بالا للأحجار الملقاة فى طريقه، وها هو مترجم الكتاب يواجه الأحجار أيضا بصبر جميل ﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهُ لَا يُضِيعُ آَجَرَ ٱلْمُحَسِنِينَ ﴾ ( قرآن كريم، يوسف: ٩٠) صلاح إسماعيل



أعطيت أفوكاده. إنها مغذية \_ عبارة موضوعية؛ وأنا أحبها \_ جملة ذاتية. وبالفعل جانب وحيد منى يحبها، أعنى مخى. وهو، شيء واحد بطبيعة الحال، ما يمنحنى الأسباب للفعل والسلوك. ومن دونه لا أكون. ومخى شيء مادى، وإن كان شيئا حيا، وليس مجرد شيء فيزيائى. أما عقله، أعنى عقلى، فهو فئة فرعية لوظائف مخى، متلما أن ابتساماتى هى تقلصات لعصلات وجهى \_ مع أنها ليست تلقائية وإنما تحكمها قشرتا الجبهة الأمامية. لا عضو، لا وظيفة. باختصار، هناك أشياء مادية، مثل الأمخاع، بالإضافة إلى العمليات التى تجرى فيها، مثل الأفكار والمشاعر. وبعبارة أخرى، توجد هى، أو الأشياء المادية، ونوجد نحن، أنفسنا.

وهذه ليست حالة لازدواجية الواقع أو تفريعه، وإنما هى حالة "تمييز" بين أشياء. مثل الأمخاخ، وعمليات معينة فيها، مثل الأفكار. وبالتالى، هـذه هى المسألة: أنا واحدى بلا خجل. وأنا أنتمى إلى النادى الذى ينتمـى إليـه يمقريطس، وليس نادى أفلاطون. وأحس بشيء من الابتهـاج عنـد تـردد أرسطو العظيم فى هذه النقطة، المصدر العقلى لكل الديانات والفلسفات.

أنا مادى ولست فيزيائيا، لأننى بوصفى عالما للفيزياء تعلمت أن الفيزياء لا يمكن أن تفسر الحياة ولا العقل ولا المجتمع. ولا تستطيع الفيزياء أيضا أن <sup>تفسر</sup> الظواهر (ظواهر الأشياء)، لأن هذه الظواهر تحدث فى أمخاخنا، وهى

61

أشياء تتجاوز ما هو فيزيائى؛ ولا يمكن أن تفسر الآلات تفسيرا كاملا، بقر ما تجسد هذه الآلات أفكارا، من قبيل أفكار القيمة، والهدف، والأمان، النسى هى غير فيزيائية. وتستطيع الفيزياء أن تفسر فقط المادة عند المستوى الأدنى من التنظيم، المستوى الذى وجد قبل ظهور الكائنات الحية المبكرة بنصو ، ٣٥٠ مليون عام مضى. ومن ثم فإن النزعة الفيزيائية المبكرة منا الصورة المبكرة والبسيطة من المادية materialism - لا يمكن أن نتعامل بنجاح مع التفاعلات الكيميائية، والأيض [ مجموع العمليات التى ندعم الحياة وخاصة العمليات التى عن طريقها يتمثل الجسم مادة أو يستخلص منها ] واللون، والعقلية، والنشاط الاجتماعى، أو المصنوعات.

وتصورنا المعاصر للمادة ليس تصور ديمقريطس، ولا حتى تصور نيوتن، وهو التصور الذى لا يزال يتمسك به معظم الفلاسفة، والسبب أن معظم الناس يجدون من الصعب الاعتقاد فى أن المادة يمكن أن تفكر. وهم على صواب: فلا يمكن لمجموعة من البلى أن تفكر. ولكن الأمخاخ مؤلفة من أنسجة حية، والتى تتمتع بخصائص مميزة تفتقر إليها المادة الفيزيائية. وذراتها المكونة أكثر دقة وتعقيدا من البلى بالغ الصغر الذى تخيله آلذريون القدماء. ولذلك يجب ألا نخلط المادية الحديثة بالنزعة الفيزيائية، ودع عنك الألية mechanism، لأنها شاملة أكثر من كونها استبعادية. ومع ذلك تجه عمليات الخلط هذه منتشرة فى الكتابات الفلسفية.



بوصفها غريبة تماما عن فلسفة المادة. ونتيجة هذا التفريع هى أن مجموعية من المشكلات الفلسفية المهمة لا تتم معالجتها بطريقة مثمرة. على سربيل المثال، كيف يمكن أن نتحقق مما إذا كان الكون عقليا أو ما إذا كان العقلى فيزيائيا، كما يعتقد بعض الفلاسفة، فى غياب مفاهيم دقيقة وعرصرية عن المادة والعقل؟

من المحتمل أن العالم كان ينظر إليه بوصفه واحدا حتى فصله الدين إلى لثين: الطبيعة وما فوق الطبيعة، والمادي والروحي، والأدنسي والأعلمي، والمتاح وبعيد المنال، والمألوف والملغــز. وباســتثناء الــذريين، احــتفظ اليونانيون القدماء بآلهتهم تأكل وتشرب بنهم في أمان في جبل أولمبوس \_ ما عدا المغامرات العرضية لزيوس. وكانت الفلسفات الهندية الكلاسيكية الكثيرة طبيعية بالإضافة على كونها عقلانية. وهذا صحيح على وجه الخصوص بالنسبة لمدرسة السامخايا المهمة، والتي أضفت على ازدواجية المادة/ الروح جانبا دنيويا. وهذه المدرسة كانت سابقة بأربعة عشر قرنـــا علـــى تمييــز لبكارت الممائل بين res extensa أو المادة و res cogitans أو العقل. ومــع <sup>ذلك ف</sup>إن الرسالتين اللتين أحجم عن نشر هما لم تصنعا شيئا كثيرا لهذا <sup>الانقس</sup>ام. وخاصة أن ديكارت \_ يحذو في ذلك حذو جاليليو\_ اقترح تفسيرات فيزيائية بصورة محضة للكيفيات الظاهراتية أو الثانوية، وفي آخر الأمر حد <sup>موضع</sup> النفس في الغدة الصنوبرية.

وفى القرن التالى حاول باركلى استبعاد المادة استبعادا تاما عن طريق <sup>إعادة</sup> نصور كل شيء فى حدود الإدراكات الحسية. وكان أول الأنصار <sup>المحدثين</sup> لمذهب الظواهر. ولم يدرك هيوم وكانط الذى حذا حذوه أن مذهب

الظواهر phenomenalism جانب من مركزية الإنسان anthropocentrism الصورة البدائية للغاية من رؤى العالم. وأعاد هولباخ وآخرون من فلسفة scientism وحدة الواقع على أساس المادية والنزعة العلمية scientism وفى القرن التالى رفض المثاليون الألمان، وهيجل على وجه الخصوص، فلسفة التتوير وكتبوا بشكل سرى عن انفصال الروح/ الطبيعة، برغم نفادى الذاتية عند كانط وفشته وشلنج. ورفض ماركس وإنجلز المثالية ولكنهما احتفظا بالكلام الجدلى لهذا "المفكر الجبار".

وبعد ذلك بجيلين، وجدنا العالم الكبير إرنست ماخ يحيى باركلي عن غير قصد، ويصرح بأن المكونات النهائية للعالم إحساسات. ومؤخرا اشتكى ألفرد نورث وايتهد من "تشعيب الطبيعة" إلى ما هو فيزيائي وما هو ظاهري، وحاول أن يعيد إليها الوحدة عن طريق الرجوع إلى ذاتية باركلي وكمانط. وفي الوقت نفسه حاول صديقه وشريكه في عمل، برتر اند رسل، التغلب على الثنائية عن طريق إحياء الواحدية المحايدة neutral monism عند سبنسر، وعن طريق تصور الشيء الفيزيائي بوصفه إمكانية للإحساسات، مثلما فعل جون ستيورات مل. أما رودلف كارناب فقد أعاد تسخين الصحن القديم و<sup>تبله</sup> بالمنطق الحديث. وعلى مقربة منا أعاد كارل بوبر ابتكار ثنائية العقل والجسم عند ديكارت بالإضافة إلى الروح الموضوعي التي وصفها هيجل وديلتاي فيمًا بعد. وفي الوقت ذاته، زعم كثير من علماء الإدراك، تلهمهم في ذلك ثورة الكمبيوتر، أن البشر أشياء مركبة من أجهزة وبرامج. ولا شحيَّ مثل نسيان الماضى لتفيض الفلسفات الجديدة بوضوح.

وطوال المناقشة التى طال رسمها بين أصحاب الواحدية وأصحاب الثانية، احتفظ معظم الفلاسفة بأفكار عن المادة والعقل سابقة على المرحلة العلمية. على سببل المثال، لم يكن جون لوك حتى واعيا بالثورة التي بدأها معاصره إسحق نيوتن؛ ولم ينتبه إليها هيوم، ورفضها فقط بالتأكيد لأنها تتجاوز الظواهر. ولم يلق لوك ولا هيوم بالا لعلم النفس الطبى الذى يستبقى مدأ ابقراط القائل إن العمليات والاضطر ابات العقلية، تحدث داخل المخ وحتى برتراند رسل، الذى ربما كان أعظم منقف فى عصره، كرر الأسطورة القائلة إن خصوصية المادة هى الالتحايزية، وكان هذا بعد قرنين من ولادة فيزياء الغاز والكيمياء، وبعد فترة طويلة من تأسيس ابنى وطنه مايكل فارادى وجيمس كلارك ماكسويل لفيزياء المجال. وفى عصرنا يعتقد بعض الفلاسفة المشهورين مثل باس فان فراسن أن ميكانيكا الكم تحصب الطواهر (مظاهر الأشياء) بدلا من الخواص الفيزيائية غير المتاحة للحواس، مثل مستويات الطاقة الذرية، والاستطارة (أو التشتت) عبر الأجزاء.

وفى عام ١٨٨٨ ناقش هنرى برجسون، رغم موقف الحسى، "المعطيات المباشرة للوعى" على ضوء العمل التجريب لمعاصريه المشهورين ولهلم فونت، ووليم جيمس، وبيير جانيه. وعلى العكس، نجد أن معظم فلاسفة العقل المعاصرين لا يبالون بعلم النفس أو يدركون عنه معلومات خاطئة بوضوح. على سبيل المثال، عند مناقشة فرض التطابق، مراهم يتمسكون على الأرجح، وفقا له، بأن الألم متطابق مع اشتعال الألياف. تراهم يتمسكون على الأرجح، وفقا له، بأن الألم متطابق مع اشتعال الألياف. ما حين أن الحقيقة تقول إن الألياف العصبية لا تشتعل، وهذه الألياف الجزئية لا يمكن أن تحس بأى شيء، لأنها لا تنتج إلا إشارات تنشط مراكز الألم الكسولة فى المخ، والتى بالمصادفة لا تحتاج إلى مثيرات خارجية

لإزعاجنا. وهذا ليس نقدا يعوزه التسويغ، وإنما موضوع لاهتمام طبسى لأن الألم غير المعالج ربما يظل فى المخ فترة طويلة بعد الضرر الذى يسمبيه; وتذكر الألم مثل تذكر العضو المفقود، يمكن أن يظل مطبوعا مدى الحياة فى نسيج عصبى. وهكذا يمكن أن تسبب لك الفلسفة السيئة ألما مزمنا.

وليس الفلاسفة وحدهم على خطأ، وإنما بعض المؤمسين للفيزياء الذرية والنووية، وبصورة بارزة بور، وهيزنبرج، وبورن، وباولى، نظروا إلى نظرية الكوانتم من خلال مذهب الظواهر عند باركلى وهيوم وكانط وكونت وماخ. وهذه الميتافيزيقا تنكر وجود الأشياء فى ذاتها \_ متل الذرات فى داخل الشمس، والتى تتجاوز استطاعة التجربة، أو على الأقل إمكانية معرفتها. والأسوأ من ذلك أن بعض علماء الفيزياء البارزين زعموا أن الكون تبدعه الملاحظة. تراهم يخبروننا مثلا بأن الملاحظ يملك قوة الحباة والموت على قطة شرودنجر المشؤومة، والتى قبل الملاحظة النهائية، ستوجد نصف حية ونصف مينة. والشيء المحقق أن هذا لا يلرم عن نظرية الكوانتم، عندما نحلل هذه النظرية – نجد أنها لا تشير على الإطلاق إلى الكوانتم، عندما نحل هذه النظرية – نجد أنها لا تشير على الإطلاق إلى الكوانتم، عندما نحل هذه النظرية – نجد أنها لا تشير على الإطلاق إلى

وتأثير الملاحظ المسمى هكذا مع الإشارة إلى نظرية الكوانتم يفترض مسبقا وجهة النظر المصرية القديمة فى الرؤية، والتى وفقا لها ينبعث الضوء من عين الملاحظ. وأثبت ابن الهيثم منذ ألف عام خلت أن السهم فى عملية الرؤية يشير فى الاتجاه المعاكس. والكواكب تولد من الغازات، وليس من النظرات المحدقة. وبطبيعة الحال تكون الأشياء مختلفة جدا فـ الخبرة، والتدخل هو الذى يغير موضوع الدراسة. ولكن ما يسبب هذه التغيرات هـ يد المجرب أو آليته المؤازرة، وليس عقله غير المستعان. ومن المحتمل أن تكون العملية العقلية الابتدائية (التصميم التجريبی) والعملية النهائية (قراءة الوجوه) معا هی عمليات للمخ. وبالتالی، فالشيء القابل للجدل أن تكون كل الحلقات فی السلسلة السببية موضوع البحث مادية، مع أن الحلقات الوسطی فقط فيزيائية. وإذا كان فی مقدور الفكر تحريك المادة من دون أيد أو أطراف صناعية عصبية، فلن يوجد بقاء للطاقة.

وفيما يتعلق بالجانب الآخر من التمييز هى/ نحن، نجد أن بعض علماء المخ البارزين فى القرن الأخير مثل تشارلز شيرينجتون، وولدر بينفلد، وجون إكلس، وروجر سبرى يتمسكون بثنائية العقل والجسم القديمة على حين يساعدون مولدة علم الأعصاب الإدراكى والعاطفى والاجتماعى. وهذا المجال المعرفى المتعدد يفترض ويؤيد فرض التطابق النفسى العصبى القائل إن العمليات العقلية هى عمليات المخ، وهو مزدهر حاليا، على حين يكون علم النفس بلا مخ مدمرا.

وعلى هذا النحو، لا تزال ازدواجية المادة/ العقل متحصنة بقوة، ليس. في المعرفة العادية، وفي الفلسفة فحسب، بل وأيضا في علم النفس بلا مخ (والحسابي على وجه الخصوص). وهذا الكتاب محاولة إضافية لإعادة توحيد المادة والعقل، وهذه المرة بمساعدة العلم المعاصر، وخاصة فيزياء الكوانتم وعلم الأعصاب الإدراكي. يعطينا الأول تصورا عن المادة غير مألوف ولكنه وقعى (مستقل عن الملاحظ). ويتغلب علم النفس الجديد على الثنائية المتوارثة في العلم الإدراكي بلا مخ. وأقترح أن نأخذ المفهومين موضع البحث مأخذ الجد، ونبحث عن علم للإجابة عن هذه الأسئلة الميتافيزيقية القديمة.

ونحن لا نعمل على أساس الاعتقاد بأن علماء الفيزياء صدادقون فيمما يقولون عندما يقومون بغزوات فلسفية: إذ يمكن أن نستفيد من أدوات صورية معينة لاكتشاف ما تدور حوله نظرياتهم بالفعل. على سبيل المثال، حدوالى عام ١٩٣٠ زعم بور وهيزنبرج أن مهمة الفيزياء ليس اكتشاف ما الطبيعة, وإنما ما يمكن أن نقوله عن الطبيعة. ويستطيع أى فيلسوف واقعمى أن يخبرهم بأن الناس الذين يحللون ما يقوله علماء الفيزياء هم فلاسفة العلم والمؤرخون له، على حين أن الفيزيائيين مثلهم يدرسون الفرات والنجسوم والأشياء كما تظهرها صيغهم وتجاربهم.

وفيما يختص بالعقل، لدينا ميزة الحياة في مرحلة ما بعد السلوكية، وما بعد التحليل النفسي، عندما تكون الأشياء الجديدة السيكولوجية الدقيقة إلى أبعد الحدود ناشئة من دراسة العمليات العقلية في المخ الحي بدلا من دراستها في الكتب القديمة. وبالفعل فإن علم الأعصاب الإدراكي والعاطفي والاجتماعي يجيب شيئا فشيئا عن السؤال الفلسفي القديم "ما العقل؟". لقد بدأ بتفسير كيف نحس، ونتعلم، ونفكر، بالإضافة إلى تفسير لماذا يبقينا الكافيين منتبه ين، ولماذا نستطيع التغلب على إدمانه، ولماذا يعاني بعصض الأشاخ من

وفلسفة العقل هى فرع من فروع الفلسفة المعاصرة المفعمة بالنـشاط والحيوية إلى أبعد الحدود. ولكن قلة من المشتغلين بهسا يزعجون أنفسهم بالبقاء على اطلاع بعلم العقل، وبخاصة حسده القساطع، علم الأعصاب الإدراكى. وهذا يفسر العدد الكبير من الأراء المسرفة، مثل القول من الخطر التفكير فى أن العقل مرتبط بالمخ (فتجنشنين)؛ والقول إن العقسل يمكن أن برشد المخ (بوبر)؛ والقول إن العقل مجرد مجموعة من برامج الكمبيوتر (بنتام)؛ والقول إن العقل سوف يبقى إلى الأبد غير قابل للمعرفة (مراكجن)؛ أو القول إننا نجهل ما هو فيزيائى، ولذلك من الخطأ محاولة رد الخبرة إلى ما هو غير تجريبى (ستولجر)، وفى هذا المجال يحدث أى شيء، مثلما حدث فى الفلسفة الطبيعية الرومانسية فى عقدين سابقين، وبخاصة إذا كان قريما من الناحية العلمية.

وأؤكد أن الاعتباطية التى تحكم فلسفة العقل المعاصرة راجعة على نطاق واسع إلى عزلتها عن علم العقل وبقية الفلسفة، وبخاصة الأنطولوجيا. وأؤكد أيضا أن الطريقة الصحيحة لمعالجة مشكلات العقل والمادة هى الاستعمال الكثيف لعلوم المادة والعقل، ووضع هذه المشكلات فى نسق أنطولوجى يشمل كل المقولات الكبرى التى تظهر فى دراسة كل مستويات الواقع، من المستويات الفيزيائية المجهرية إلى المستويات الاجتماعية التى ترى بالعين المجردة.

والسبب وراء تبنى هذه الخطة هو أن كل الأسئلة الكبرى تأتى فى مجموعة، ولا تأتى فرادى، وهذا هو السبب فى كونها الكبرى. إنها نتطلب أفكارا واضحة عن مجموعة من المقولات المرتبطة فيما بينها مثل الأفكار عن الوجود والصيرورة، والسببية والمصادفة، والعقل والمجتمع، والمعنى والصدق، والفرض والتجربة. على سبيل المثال، لتقييم المبدع تقييما ملائما إذا كانت الحدوس مفرطة لدى علماء النفس التطوريين الشعبيين، فإننا فى حاجة إلى معرفة شيء عن الطرق التى يرتبط بها العقل بالمخ والمجتمع،

69

وبصفة عامة نتطلب كل الأسئلة الكبرى المسماة هكذا فلسفات شساملة ونسقية، بدلا من الحكم البارعة القليلة وتجارب الفكر، متسل تخيسل كيسف سيسلك الناس فى توأم جاف لكوكبنا. إن النظرة ذات البعد الواحد والنظرة الجزئية والخيال الجامح غير المقيد هى علامات للارتجال الفلسفى. ولكس السعة فى أفق التفكير والنسق لا يكفيان بطبيعة الحال: نريد أيضا دقة بالغة، وعمقا، ووعدا بالصدق فى معالجة المشكلات المهمة. وبعبارة أخرى، نريسد استعمال أفضل معرفة متاحة فى الوقت الحالى للمساعدة فى حل المسئلات المهمة عن طريق. وضعها فى سياق واسع وفى علاقة بموضوعات المعرفة الأخرى، وحتى فروع المعرفة الأخرى إذا كان ذلك ضروريا، ومعالجتها معالجة دقيقة وعميقة.

وأعتقد أن الفلسفة تفتقر إلى عمود فقرى من دون أنطولوجيا، وتكون ملتبسة من دون علم دلالة، وعديمة الرأس من دون إيستمولوجيا، وصماء من دون أخلاق، ومشلولة من دون فلسفة اجتماعية، ومهملة من دون تأييد علمى. ولا توجد فلسفة على الإطلاق مع غياب هذه الأشياء. وعالجت كل هذه الفروع من الفلسفة فى تسعة أجزاء من كتابى "رسالة فى الفلسفة الأساسية" الفروع من الفلسفة فى تسعة أجزاء من كتابى "رسالة فى الفلسفة الأساسية" ولا توجد فلما فى تسعة أجزاء من كتابى مرسالة فى الفلسفة الأساسية الفروع من الفلسفة فى تسعة أجزاء من كتابى ورسالة فى الفلسفة الأساسية ويستعمل المادة وللعقل. وبالمصادفة لا يتطلب فهمه أى معرفة متخصصة. ويستعمل الملحقان فقط بعض الأدوات الصورية. وربما يكون قاموس الفلسفة الذى ألفته عام ٢٠٠٣ مفيدا فى توضيح بعض المصطلحات الفلسفية.

وأشكر مارتن ماهنر على أن لفت نظرى إلى بعض الأخطاء، بالإضافة إلى محاولته كبح ضرباتي العنيفة. وأنا مقر بالجميل أيضا إلى جراهام بيل،

وكارلوس اف. بونجى؛ وسلفيا ايه. بونجى، وكارمن دراجونتى، وبرنسارد دوبر فسكى، وألبرتو جاليندو تيكسيرا، وأنطونيو لازكانو، وجان مارك ليفي\_ ليبلوند، ومايكل مانيوز، واجناسيو مورجادو برنال، وأندرياس بيكل، وجورج كونتانليا، وأرتورو سامجالى، ودان إيه. سنى، واندل تــولفنج، ونيقــولاس أونساين، وهورشيو فيوستس، بالإضافة إلى أصدقائي الراحلين دالبير بندرا، وديفيد بوهم، وأندريس كالني، ورايموند كليبانسكي، وبروس جي. تريجيــر. وأنا مدين لهم جميعًا ببيانات، وأسئلة، واقتراحات، وانتقادات، وتشجيع.

## مونتريال، QC، كندا

ماريو بونجى

•

· ·

### مقدمية

يعتقد معظم الناس، مع ديكارت، أن العالم مؤلف من كائنات من نوعين بصورة أساسية: مادية وروحية ـ أو أجسام ونفوس. والماديون مثل أبقراط، وبيمقريطس، وسبينوزا، وهولباخ، وديدرو، وإنجلز، والمثاليون مثل أفلاطون، وليبنتز، وكانط، وهيجل، وبولزانو، ورسل، انتقدوا هذه الرؤية الثنائية للعـالم. وتمسكوا بدلا من ذلك بأنه يوجد بصورة أساسية نوع واحد مـن الجـوهر أو المادة. ومعنى هذا أنهم دافعوا عن الواحدية monism ـ المادية الثنائية العـالم. المثالية idealist أو المحايدة العام ومن ثم رفضوا الثنائية من ولكن المثالية نوع المحايدة النظر القائلة بوجود أشياء مادية على حين توجد أشياء أخرى روحية ـ كانت الميتافيزيقا الرائجة دائما إلى أبعد الحدود. وعلـى المتابية أخرى روحية محايدة المعتافيزيقا الرائجة دائما إلى أبعد الحدود. وعلـى تحليان فقط لجوهر محايد غير معروف ـ أقل رواجا.

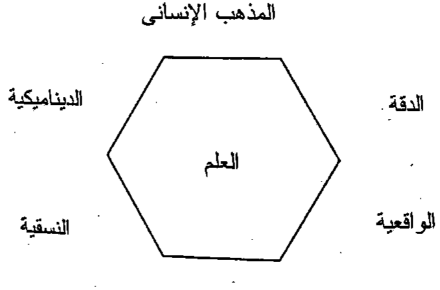
ومع ذلك، نادرا ما يعرف طلاب الفلسفة هذه الأيام أى شيء عن المادية materialism، على حين ترهقهم تفاصيل عن أفلاط ون وكانط وهيجل وديلتاى، وهوسرل وغيرهم من المثاليين. تخيل أن كليات العلوم والهندسة أو الطب ندرس أن العالم مؤلف من كائنات روحية بدلا من كائنات مادية. لا شيء يكتشف، وسيكون أمناء المكتبات والمحاسبون فى الجامعة هم وحدهم السعداء، لأن المختبرات، والمراصد، وحلقات البحث، ومحطات التجارب ستكون زائدة عن الحاجة.

73

ويحاول هذا الكتاب إثبات أن العلم الطبيعى الحديث، من الفيزياء إلى علم الأعصاب الإدراكى، يتبنى بصورة ضمنية وجهة النظر المادية القائلة لى الكون مؤلف على وجه الحصر من أشياء عينية، وإن العلوم الاجتماعية والاجتماعية الأحيائية سوف تستفيد عندما تحذو حذو العلم الطبيعى الحديث وهذا لا يعنى إنكار أن هناك عمليات عقلية. وإنما يزعم الماديون فقط أنه لا توجد عقول متحررة من الجسم. وربما يضيفون أنه لا توجد عقول قبل ظهور الثدييات والطيور. زد على ذلك أن الماديين يزعمون أن الكيفيات (الحالات الواعية)، والمشاعر، والوعى، وحتى حرية الإرادة حقيقية وفى متناول البحث العلمى. وأن نتائج المختبر ستكون غير جديرة بالنقية إذ القرصنا أن الأرواح الهائمة يمكن أن تصطدم بأدوات القياس.

وهذا يعنى وجوب الاعتراف بأن المادية لا ترال ناقصة النمو بصورة جادة، والشيء وثيق الصلة بهذا الموضوع أنه لا يوجد تصور للمادة مقبول بصفة عامة، وذلك فى مقابل المفاهيم المحددة للمسواد التسى يمسك بها الفيزيائيون والكيميائيون الأحيائيون والمهندسون، وقل شيئا كهذا عن مفهوم ووضع الموضوعات المجردة، من قبيل الموضوعات التى يبتكرها علماء الرياضيات، غير مستقر أيضا، لأنها تبدو لا مادية ولا عقليسة. وهسذا هسو المادة والعقل على ضوء العلم المعاصسر (طبيعسة ووضسع الموضوعات الموامية المادة والعقل على ضوء العلم المعاصسر (طبيعسة ووضسع الموضوعات الرياضية والمسائل الترنسندنتالية [المبادئ والصور الأولى] الأخرى نوقشت فى Bunge 2006a. ويكفى هذا الجانب لوضع هذا العمل خارج الاتجاه السائد فى الميتافيزيق المعاصرة، الاتجاه الذى يدور حول مفاهيم العالم الممكن وما هو مضاد للواقع، مع التعبير عن اللامبالاة بالعالم الواقعى، وبالأحرى اللامبالاة بما يمكن أن نفعله لتحسينه. ومن جهة أخرى، أؤكد أن الأفكار الأساسية فى هذا العمل منسجمة مع الثقافة المادية المتأصلة بستكل ضمني فى العلم المعاصر (Rangeux 2004, 8) ولكن بطبيعة الحال تحويل الأفكار الضمنية ومن ثم غير المحددة إلى أفكار محددة وواضحة هو جزء من وصف مهمة الفيلسوف.

والأفكار المعروضة في هذا الكتاب ليست متفرقة، وإنما تؤلف جانبا من نسق فلسفي شامل تظهر عناصره في الشكل ١ التالي:



المادية

شكل ١ مخطط لنسق فلسفى للمؤلف مستمد من Bunge 2009

الجزءالأول



## الفصل الأون

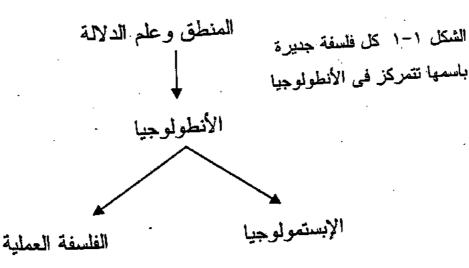
# الفلسفة بوصفها رؤية للعالم

رؤية العالم مفهوم شامل لكل ما يوجد، والفلسفة فرع معرفى ينقسم إلى مجالات خاصة، وكل مجال منها تتم العناية به غالبا بصورة مستقلة عن المجالات الأخرى. على سبيل المثال، لن يكون فيلسوف العقل النموذجى مهتما بفلسفة المادة. والنتيجة المترتبة على ذلك أنه ربما يجد من الصعب الاعتقاد فى أن المادة يمكن أن تفكر. أو ربما يكون بطريقة أخرى طبيعيا جزيا إلى درجة أنه ربما يعتقد أن الأمخاخ تفرز الثقافات. وأود أن أعيد الوحدة التقليدية للفلسفة التى يجرى تصورها بوصفها رؤية موسعة للعالم أو إن شئت فقُل بوصفها نظرية عن كل شيء. وهذا التصور الوحدوى أو المتكامل للفلسفة سوف يساعد على وضع كل مشكلة فلسفية فس شعبكة موضوعات المعرفة بدلا من معالجتها بوصفها لغزا منغصلا.

والفلسفة مهمة فى كل قطاعات الثقافة العقلية لأن الرأى الفلسفى إما أن يكون مشجعا على استكشاف الواقع أو ربما يكون مانعا لــه. علــى سـبيل المثال، طرح جوزيف نيدام الخبير العظيم فى الثقافة الصينية سؤالا: "لماذا لم يولد العلم فى الحضارة المتقدمة جدا فى زمانها، أعنى الصين؟" وكان جوابه على وجه التقريب هو: لأن الثقافة العقلية الصينية التقليدية سيطرت عليها البوذية، والطاوية، والكنفوشية. علم بوذا الناس أن الكـل مظهـر ووهم، وعلمهم لاو\_ تسو أن التدبر يفوق الفعل. وعلمهم كونفوشيوس أن ما يهم هو

فقط التعايش السلمى وطاعة النقليد. ولم يطالب أى واحد من المعلمين الثلاثة الناس بأن ينطلقوا ويستكشفوا المجهول، ناهيك عن تبديل ما هو معروف.

لا مفر من الفلسفة، ومع ذلك فالشيءَ المنثير للتهكم أن الفلسفة هي الفرع المعرفي الذي لا يثق في ذاته. والفرع الذي ليس له موضوع محدد تحديداً جيدا، والفرع الذي يتصوره باحثون مختلفون بطرائق مختلفة. والرأي عندي أن أي فلسفة جديرة باسمها هي رؤية للعالم واضحة وجيدة التنظيم بدلا مين أن تكون مجموعة من الآراء المتفاوتة المتقطعة في هذا الموضــوع أو ذلك. وأتوقع أن بخبرني الفلاسفة بشيء مهم عن العالم، إلى جانب شبيء عين معرفتنا به أو مكانتنا فيه. ومعنى هذا أن الفل سفة الملائم، تتستظم حول الأنطولوجيا أو الميتافيزيقا: نظرية التغير والثبات، والمكان والزمان، والعلة والمصادفة، والجسم والغقل، والشخص والمجتمع، وهلم جـرا. وأؤكـد أنّ الفلسفة من دون أنطولوجيا بلا عمود فقرى، مثلَّما تكون ملتبــسة مــن دون منطق وعلم دلالة، وبلا رأس من دون إيستمولوجيا، وبلا أطراف مــن دون فلسفة اجتماعية. ومجموعة الأفكار التي تفتقر إلى كل المجالات الخمسة، كما هو الحال مع الأمثال السائرة عند فتجنشتين والأقوال خفية المعني عند هيدجر، تكاد لا توصف بأنها فلسفة. انظر الشكل ١–١.



80

الأنطولوجيا، وعلم الكون، أو رؤية العالم هي أكثر من مجــرد حــشد

للمعلومات؛ إذ أنها ترتبط أيضا بإلهام مشروعات بحثية أو منعهمًا، سمواء كانت جبانة أو جريئة. فكر فقط في أي من الأفكار الكونية المؤثرة التالية. تجد أن بعضها تأملي بصورة محضة، ولكنك لا تجد أيا منها تافها: القول إن الكون لا يمكن أن تكون له نهاية، أو له نهاية من جهة أخرى، وفي مكان وفي زمان معا، وإنه فارغ في غالب الأمر أو ممتلئ تماما؛ وإنه يتغير دائما أو لا يتغير، وقانوني أو محتمل، ومادي أو مثالى؛ وإن الواقع إما مجموعة من الأفراد أو نسق، وإن الكائنات الحية الأولى ظهرت من مواد سابقة على الكائنات الحية عن طريق التنظيم الذاتي، وإن كل الأنواع الحية هي فروع من شجرة حياة واحدة، وإن الجينوم (الطاقم الوراثي) إما قدر أو إمكانية، وإن العمليات العقلية هي عمليات للمخ أو بطريقة أخرى تغييرات في نفس خالدة؛ وإن الفعل الإنساني مدفوع بالانفعال أو بالاهتمامات، وبالمثيرات البيئية أو بالحسابات العقلية؛ وإن البشر عبيد أو أحرار، وإننا نحب غيرنا أو أنانيون، أو مزيج من هذا وذاك؛ وإن الحياة في المجتمع هي التسافس، والنعاون، أو تجرى في ظروف مختلفة أيضًا؛ وإن المراتـب الاجتماعيـة طبيعية أو اصطناعية؛ وإن المساواة وهم أو مثال يمكن تحقيقه؛ وإن هناك حقائق عامة وقواعد أخلاقية، وإن الأخلاق تفوق القانون الوضعي في وطن أو العكس هو الصحيح، وإن الفن والفلسفة والعلم والرياضيات فاعليات روحية عالية المستوى؛ وإن التكنولوجيا يمكن أن تكـون جيـدة أو سـيئة. ويجادل الناس في بعض هذه الأفكار الرفيعة جدالا انفعاليا أو حتى يقتتلون عليها، وخاصة الأفكار التي تدخل فـــي إيــديولوجيات دينيـــة أو سياســية

اجتماعية. ومع ذلك فإن معظم الفلاسفة المعاصرين يلجأون إلى تجاهل هذه الأسئلة الكبرى، لأنهم يفضلون العمل في أوعية الأز هار بدلا مسن الحقول المفتوحة.

۱–۱ العالم ورؤية العالم

من الصعب الإبحار عبر محيط المرء من دون أن نملك بعض الأفكار المتعلقة به مهما كانت غير مصقولة. وبالفعل فى مواجهة أى موقف لا بد من أن نعرف ما إذا كان واقعيا أو خياليا، مقدسا أو خارجا على المقدس، وحساسا بالنسبة لأفعالنا أو غير حساس بها، وهلم جرا. وهذا هو السبب فى أن الكائنات الحية حتى غير المتقدمة بيولوجيا تطور، إن لم تكن رؤى للعالم، على الأقل خرائط حسية تقريبية لبيئتها المباشرة، كما لاحظ العلماء الذين بدرسون السلوك الحيوانى من البداية (مثلا، 1921 von Uexküll). ولكن من المفترض بصفة عامة أن البشر وحدهم هم القادرون على بناء نماذج مفهومية لبيئاتهم. ويميز البشر، باستثناء بعض الفلاسفة، الخرائط من المناطق التى تمتلها.

وتنتمى فكرة التمنيل إلى علم الدلالة (انظر على سبيل المثال Bunge (انظر على سبيل المثال المثال على العمر) . ويجوز توضيحها على النحو التالى. يقال إن الفئة ζ من الأفكار عند الحيوانات من النوع ن تمثل الفئة (Ω) من الأشياء بالنسبة للحيوانات ن إذا كان عرض بعض أعضاء (Ω) أو تذكرها أو تخيلها يستدعى إحساسا أو مدركا حسيا، أو تصورا لدى بعض أعضاء ن. لاحظ أن أنواع الحيوانات المختلفة يفترض بشكل ضمنى أن تبنسي تمشيلات مختلفة، إذا وجدت، المجموعة نفسها من الأشياء.

82

وفيما يتعلق بمادة الفئة الممثَّلة (Ω) والممثلة (Σ) يجوز أن نميز ثلاثــة أنواع أساسية: واقعية (أشياء وعمليــات) ومفهوميــة (مفــاهيم، وقــضايا، وتصنيفات، ونظريات) وسيميوطيقية (علامات، وأشكال، وأصوات). انظـر الجدول التالي:

| ، مثال            | الممثلة (∑) | الفئة الممتَّلة (Ω) |
|-------------------|-------------|---------------------|
| نموذج مقياس الرسم | واقعية      | واقعية              |
| نظرية علمية       | مفهومية     | واقعية              |
| نص علمي           | سيميوطيقية  | و اقعية             |
| إجراء كمبيوتر     | واقعية      | مفهومية             |
| أعداد ونقاط       | مفهومية     | مفهومية             |
| نص رياضي          | سيميوطيقية  | مفهومية             |
| توضيح نص          | واقعية      | سيميوطيقية          |
| تحليل نص          | مفهومية     | سيميوطيقية          |
| ترجمة             | سيميوطيقية  | سيميوطيقية          |

وفيما يتعلق بالصورة، يوجد من حيث المبدأ ثلاث علاقات تمثيل ممكنة. علاقة واحد بواحد، كما هو الحال في النوتة الموسيقية؛ وعلاقة واحد بمتعدد، كما هو الحال في الكسمولوجيات المختلفة؛ وعلاقة متعدد بواحد، كما هو الحال في التصور العام للإنسان. ومن الصعب للغاية الحصول على تمثيلات الواحد بواحد، وهي التمثيلات الصحيحة إلى حد بعيد لكل الأشياء. على سبيل

المثال، تناظر النقطة\_ العدد هو تناظر واحد بواحد، ولكن العددي\_العدد ليس كذلك، لأن الغالبية الساحقة من الأعداد الحقيقية لا اسم لها. لأنه على حسين يشكل الأول متصلا، فإن أى قائمة بالأسماء لا سبيل إلى إحصائها. وتنساظر الكلمة الواقعة، أو تناظر المفهوم - العالم هو أيضا إشكالي إلى حد كبير، حتى وإن كان يشكل أساس نظرية التساظر فسى المصدق. وعلمي وجمه الخصوص، وجهة النظر القائلة إن هذا التناظر متمَثَّل في الـشكل، ويتعـذر الدفاع عنه، لأن علاقة التماتل في الشكل لا تعرف إلا بالنسبة للفئات، ويتصادف ألا يكون العالم فئة. وفي الحقيقة تناظر النظريـــة\_ العــالم ملتــو (انظر الفصل الخامس عشر).

تفترض الأفكار السابقة إيستمولوجيا واقعية. ولا يميل المثساليون إلسي استعمال المفهوم الحقيقي للتمثيل، لأنهم يتمسكون بأن الواقع يتــشكل عــن طريق الأفكار (المثالية الموضوعية) أو عن طريق العلامات (الهرمنيوطيقا). وعلى وجه الخصوص، اعتقد الفيثاغوريون أن العالم مؤلسف مسن أعداد، وتقرر الهرمنيوطيقا الفلسفية أن الوقائع نصوص، ويسزعم "الميتـافيزيقيون الرقميون" المعاصرون أن الكائنات المادية تتألف من أجزاء صىغيرة (وحدات المعلومات). والاعتراض الواضح على الفيتاغوريين هو أن الأعداد ليس لها خصائص فيزيانية، بداية بالطاقة. والقول إن الكاننات المادية حشد من أجزاء صغيرة خاطئ لأن الأجزاء الصغيرة خاليسة مسن الطاقسة، ولأن مفهــوم المعلومات لا معنى له إلا بالنسبة إلسى أنسساق المعلومسات والتسى هسى مصنوعات خاصة جدًا. وأخيرا الهرمنيوطيقًا خاطئة أيضا لأن العالم الواقعي لا هو نحو ولا هو فونولوجيا [دراسة النظام الصوتى ] ولا هسو أسسلوب.

وتقتضى الطبيعة تناولا طبيعيا، ومناما يجب وصف المجتمع فــى حــدودَ مقولات اجتماعية وبيولوجية معا، كذلك يجب وصف الأفكــار فــى حــدود مفهومية بالإضافة إلى حدود علمية عصبية.

٢-١ الواحدية والتعدية

يمكن تصنيف رؤى العالم أو النظريات الأنطولوجية إلى واحدية وتعديبة وفقًا لافتراضها نوعًا واحدًا من الشيء أو أنواعًا كثيرة. وهناك ثلاث طبقات من الواحدية monism: المادية materialist، والمثالية idealist، والمحايدة neutral. وكل طبقة من هذه الطبقات تنقسم إلى نوعين أو أكثر. على سبيل المثال، يمكن أن تكون المادية فيزيائية (المستوى القاعدى) أو انبثاقية (المستوى المتعدد). ويمكن أن تكون المثالية عقلانية (كل شــيء مثـالي)، وتجريبية (وظاهراتية خاصة)، وسيميوطيقية (كل شيء لغوى)، أو معلوماتية. (كل كائن مادى مؤلف من أجزاء صغيرة [وحدات المعلومات]). وهناك صورتان على الأقل للواحدية المحايدة: مذهب الطاقة (كل شمي، يتعلق بالطاقة) ولا أدرية. ووفقا للواحدية اللاأدرية، الجوهر المحايد غيـر قابـل للمعرفة، ولكن يمكن أن تعرف تجلياته، المادة والعقل. وهذا هو السبب فسي أن هذا المذهب، الذي تمسك به سبنسر ورسل في فترة ما، يسمى أيسضا "للنظرية ذات الوجهين". ــ

يقال إن المادية هى الأنطولوجيا التلقائية للعلماء، وهذا صحيح بالنــسبة للعلماء التجريبيين، ولكن مجموعة من الفيزيائيين النظريين البارزين أعادوا إبتكار مثالية هيجل ومذهب الظواهر عند بوذا، وبطليموس، وهيوم، وكانط،

وكونت، وماخ. ولم يمت المذهب الحيوى إلا جوالي عام ١٩٢٠، وإن كسان قد شوه تشويها مخزيا في القرن التاسع عشر من جانب علم الــنفس وعلم الأحياء التطوري. زد على ذلك أن المثالية لا تزال تنطلق بقوة في علم النفس بلا مخ وفـــى ضــواحى العلــم الاجتمــاعى \_ الأنثروبولوجيــا التأويليــة (أو الهرمنيوطيقية) وعلم الاجتماع الفينومينولوجي.

وتعتبر المثالية والثنائية أحيانا صورتين علمانيتين للدين. وهذا واضه خاصبة في مثالية أوغسطين وأرسطية توما الأكويني والتومساويين الجديد. ولكن المثالية الحديثة، من كانط فصاعدا، صارت علمانية و إلحادية في أحوال كثيرة. وبالفعل توقفت المثالية عن أن تحقق وظيفة اجتماعية، باستثناء كونها حصنا أكاديميا ضد الماركسية، وعقبة أمام العلم الاجتماعي في حالة مدرسة التأويل الكانطية الجديدة.

ورؤى العالم البدائية ثنائية، أعنى أنَّها تفترض أن الواقع منقــسم إلـــى طبقتين غير متداخلتين: دنيوى أو وثنـــى، وخــارق للطبيعــة أو مقــدس. وبالإضافة إلى ذلك، ينقسم الدنيوي غالبا إلى مستويين: المــادة والعقــل، أو الجسم والنفس. وعلى وجه الخصوص، تسلم الحيانية بأن كل شـــيء حـــى، سواء كان حجرا أم نجما، نباتا أو حيوانا، وهذا يعنى أنه مسكون بــروح أو نفس خالدة. والروح أو النفس قابلة للانفصال من حيث المبدأ عن حاملهما المادى، إذ ربما تتنقل إلى شخص أو آخر، أو ربما تبقى حيسة بعد موت الجسم. وعلى هذا النحو يرى البرازيلي المهذب أن كلمـــة "يمــوت" تعنـــي "يتجرد من الجسم". وليست وحدة الوجود إلا حيانية توحيدية: إنها تدمج كل القوى السماوية والشيطانية في قوة واحدة، وتسلم بتطابق الطبيعة والإله. وكان سبينوزا مـــن

أشهر المحدثين القائلين بوحدة الوجود. والحالة الأخرى هى أرنست هيكل المختص الكبير فى علم الأجنة والتابع الألمانى المبكر لدارون، بالإضافة إلى كونه المؤلف المؤثر فى تبسيط العلوم. وتمسك بول كاروس، شأنه فى ذلك شأن هيكل، بأن كل الأشياء مادية وروحية معا، ولكن روحها دنيوية تماما، سأن هيكل، بأن كل الأشياء مادية وروحية معا، ولكن روحها دنيوية تماما، وتساوى القدرة على المعرفة. ولم تكن اسبينوزية أينشتين إلا حيلة لنزع فتيل اتهامات الإلحاد: إذ إنه رفض بشدة الاعتقاد فى إله شخصى، وكره كل الأديان الرسمية. ولا ينخدع المتدين أبدا بالإله الطبيعى والعلمانى والجبان عند القائلين بوحدة الوجود. فهؤلاء متهمون بأنهم ملاحدة سريون. وإذا كان الإله موجودا فى كل مكان، ونمسكه باليد فى كل مرة نفهم فيها شيئا ما، إذن يوجد وحده.

وربما كان السبب الرئيس فى قسمة الطبيعة \_ وما فوق الطبيعـة هـ و الرغبة فى ضمان خلود النفس. وقيل إن أحد الأسباب لدعم الثنائية الديكارتية للعقل والجسم أنه على حين يمكن در اسة المادة من الخارج فقط، ترانا نملك مدخلا مباشرا إلى نفوسنا الخاصة: فنحن نستطيع أن نستبطن. وبالإضافة إلى زنلك، وفقا لأو غسطين و هوسرل، يستطيع الاستبطان وحده أن ينتج معرفة عميقة بالعالم.

واحتاج قليل من الفلاسفة إلى أكثر من جوهرين، على سبيل المثال، نجد لينين (Lenin 1981, 36: 182) في ملاحظات فلسفية قد أصيب بعدوى تعصب هيجل للثلاثيات، ونراه يكتب في عام ١٩١٤ "يوجد بالفعال، وبصورة موضوعية، ثلاثة أعضاء: (١) الطبيعة؛ (٢) الإدراك البشرى = المخ البشرى (بوصفه المنتج الأعلى للطبيعة ذاتها)؛ و(٣) صورة تأمل الطبيعة في

87

الإدراك البشرى، وهذه الصورة تتألف على وجه الدقة من المفاهيم، والقوانين والمقولات، وهلم جرا". لاحظ غياب "العضو" الرابع بين الموضوعين الأول والثاني، أعنى المجتمع. ومن المحتمل أن يكون لينين قد ضمنه في الطبيعة. وبالتالي استبدل من غير قصد المذهب الطبيعي بالمادية المعلنة، وربما كها السبب في ذلك أن العضو ٤ لا يروق للمعجب بثلاثيات هيجل الفريدة.

وما خطر على بال لينين أبدا أنه بعد نصف قرن من الزمان سوف يساني فيلسوف مشهور برفضه لفلسفة لينين ويتبنى مذهب العوالم الثلاثة ذاته. وفي المقيقة قسم كارل بوبر الواقع إلى ثلاثة "عوالم": العالم ١ (الفيزيائي)، والعالم ٢ (العقلي)، والعالم ٣ (الروح الموضوعي عند هيجل). وبرمن علمي "الوجود المستقل تقريبًا للعالم "" (والتأكيد من جانب بوبر)، بالإضافة إلى التفاعل بين كل العوالم الثلاثة. وبصورة عارضة، هذه ليست من "العوالم" بالمعنى الضيق للكلمة (أعنى الأنساق) وإنما مجموعة أشياء مختلطة لموضوعات متغايرة الخواص.

وهذه الرؤية الثلاثية للعالم هي جزء من ميتافيزيقا الحــس المــشترك. وبالفعل من الشائع والقريب التمييز مثلا بين الأمخاخ والعمليـــات العقليـــة، و"منتجاتها" من قبيل القصائد والنظريات المأخوذة في ذاتهـــا، أعنـــي عــدم الاكتراث بأصلها. ولكن هذا التمييز يختلف اختلافا أساسيا عن التمييز بـــين قطعة الطين، وعمل الخزاف، والزهرية الناتجة. أو التمييز بين الكائن الحى، وأيضه، ونتائج الأيض. وكل هذه الثلاثيات لها مكان في الأنطولوجيا المادية شريطة أن تكون مكوناتها متميزة وليست منفصلة. على سبيل المثال، المــخ كائن مادى، والتصورات عمليات للمخ، والزعم بأن المنتج النهائي لأى عملية مثل هذه يمكن فصله (في الفكر!) من أصله هو عملية عقلية أخرى. ولكـن

التعبيز لا يحتم الفصل. وبصفة عامة، التمييزات الداخلة فسى الوصف والتعليل ليست فى حاجة إلى أن يكون لها نظير أنطولوجى. علسى سسبيل المثال، من الصحيح تمييز الأجسام من حركاتها لأنها تنتمى فى الواقع إلسى مقولات مختلفة، فقط إذا كانت الأجسام المختلفة تستطيع التحرك بسالطرق ذاتها على وجه التقريب. ولكن هذا لا يستلزم أن الحركة يمكن فصلها مس الأجسام أو الأشياء المادية الأخرى.

دعنا نعالج فى آخر الأمر الواحدية المحايدة معالجة موجزة. دعم هذه الوجهة من النظر هربرت سبنسر ووليم جيمس، وبرتراند رسل، وعلماء الطاقة مثل ولهلم أوستوالد. واقترح بعض الواحديين المحايدين مذهبهم بوصفه حلا وسطا بين المادية والمثالية، واقترح آخرون منهم مذهبهم بوصفه جسرا بين العلم والدين. ومن الواضح أنه لم يجد من يتقبله بقبول حسن. والحل الوسط المرغوب فيه غالبا فى التكنولوجيا والسياسة، مشؤوم فى الفلسفة متلما هو مشؤوم فى العلم والرياضيات، وهنا مؤسسر على

والشركاء المنهجيون للمبادئ المنتافيزيقية المنوعة واضحون. يتمسك الماديون على الأرجح بأن الكون لا يمكن معرفته إلا من خلل دراسة الأشياء العينية، ويتمسك المثاليون بأن معرفة أى شيء هى الانهماك فى استكشاف عقلى على نحو محض (عقلانى أو حدسى)، ويتمسك الواحديون المحايدون بأن الجوهر المحايد لا يقبل المعرفة، حتى وإن أمكن معرفة نجلياته - المادة و العقل.

89

٣-١ الميتافيزيقا القائمة على الحس المشترك، والتأملية، والعلمية

الميتافيزيقا، أو الأنطولوجيا، هى دراسة المشكلات الأساسية والعامة إلى حد بعيد حول الكون والعقل. (وهذه هى وجهة النظر الكلاسيكية، وسوف نغض الطرف عن خلط كواين للأنطولوجيا وفئة الإشارة أو الدلالة). هنساك أربعة مواقف أساسية من الأنطولوجيا: إنكار مشروعيتها (الشكية الجذريسة، والوضعية، وفتجنشتين)؛ وإقامتها على علم الفيزياء الستعبى (مثل ستراوسون) أو علم النفس الشعبى (مثل معظم فلاسفة العقل)؛ وبناء نظريان خيالية (مثل المونادولوجيا عند ليبنتز، وفلسفة الطبيعة عند هيجل، وميتافيزيقا العملية عند وليتهد؛ والعمل على مشروع الفلسفة العلمية، عند بيرس، والذى ينظر إلى الأنطولوجيا بوصفها علما عاما. وسوف نتبنى الموقف الأخير (Bunge 1977a, 1979a, 1981).

دعنا نبدأ بتذكر مجموعة من المصطلحات التي تحكم استعمال مجموعة قليلة من المقولات الأنطولوجية المفتاحية. وسوف نفعل ذلك عـن طريـق حقيقة مألوفة. تأمل حصوة تلقى على بركة وتسبب تموجا فيهـا. الحصوة والبركة أشياء things تشترك فى خصائص properties (مثل الكتلة) علـى حين تختلف فى خصائص أخرى مثل التركيب والكثافة. اصطدام الحصوة بجسم الماء حادثة عمائص أخرى عملية process ما دامت تستغرق وقتا (والحادثة تغير لحظى). والعملية التي تحدث فى شيء ربما يـتم تـصورها بوصفها إما سلسلة من الأحداث فى الشيء أو شكل أفضل نتيجـة لحـالات بعده المكنمة. والتموج فى البركة عملية توصيفها قائمـة بقـيم الخـصائص الملائمة. والتموج فى البركة عملية، عملية توصيف عـن طريـق الحـمائص

O TRANSIT

والتردد. (ومع ذلك، والكلام هذا بدقة، فهذه هى خصائص لجسيمات تؤلف جسما سائلا). وأخيرا، الاصطدام والتموج التالى هما على التوالى سبب ونتيجة. وهكذا تربط السببية، أو الرابطة السببية، الحوادث أو العمليات، ولا تربط الأشياء أو الخصائص أو الحالات (ومن ثم فالقول، مثلا، إن عمليات المخ تسبب حالة عقلية، كما قال سيرل (Searle 2007, 40)، هو انحراف عن قاعدة لغوية معيارية وإفساد للأنطولوجيا).

قابلنا حتى هذه النقطة ست مقولات أنطولوجية: مقولات الشيء thing والخاصية property، والحالة state والحادثة event، والعملية process، والسببية causation، وهناك مقولتان أخريان يمكن تعريفهما على النصو التالى: يمكن تعريف التغير change إما بوصفه حادثة أو عملية، فى شيء عينى بطبيعة الحال. والشيء الذى يملك خاصية معينة، أو يكون فى حالة معينة، أو يكون خاضعا لتغير معين، يسمى واقعة fact. وبطبيعة الحال تكمن مقولتان أخيرتان من النوع ذاته فى خلفية المقولات السابقة، وهما المكان والزمان. لاحظ الترتيب المنطقي للمقولات الأنطولوجية المذكورة آنفا:

الشيء > الخاصية > الحالة > العملية > السببية

هذا الترتيب مطلق وليس سياقيا. ومعنى هذا أنه سيكون من الخطأ معالجة كان بوصفه شيئا فى سياق وبوصفه خاصية وحالة أو عملية فى سياق آخر. وهناك سبب منطقى لهذا، أى أن كل مقولة من المقولات وراء المقولة الأولى بتم تعريفها فى حدود مفهوم سابق. صحيح أن الاستعمال ليس متماسكا فى الفلسفة أو حتى فى العلم. وبالتالى، فى فيزياء الأجسام الصلبة غالبا ما ينم معاملة الفونونات بوصفها جسيمات، رغم أنها بالفعل موجات صوتية فى

أجسام صلبة، ومن ثم تكون عمليات بدلا من أن تكون أشياء. مسجع أن الفونونات ممائلة للفوتونات لأن طاقتها تحسب بلغة ميكانيكا الكم؛ وبالإضيافة إلى ذلك فإن الفونونات، شأنها في ذلك شأن الجسسيمات، تبيدها الفوتونسان القادمة. ومع ذلك فإن الإقرار بأن تبدد الفونونات يقع كما لو كانت جسسيمان ليس هو نفس إثبات أنها جسيمات. والتشابه المذكور جزئي فقط ما داميت لا توجد فونونات حرة (صلبة مستقلة). والروائيون وغيرهم من الذين ينكرون الحق ينكرون الاختلاف بين الخيال والواقع، وبقية الناس واقعيون.

ويكفى ما سبق لرفض تعريفات الـشيء، بوصفها خاطئة منطقيا، باعتبارها إما حزمة من الخصائص (1914 Russell) أو باعتبارها فئة من العمليات (Whitehead 1929). وبالفعل كل خاصية هى أثر لكائن والكائنات فقط (أو إن شئت فقَلُ الخصائص منها) قابلة للتغيير، وكل العمليات تحدث فى أشياء. ومن ثم من الخطأ التـصريح بـأن الأشياء لقطات لعمليات فى أشياء. ومن ثم من الخطأ التـصريح بان الأشياء لقطات لعمليات وبصورة مماثلة، من الخطأ الجزم بأن هذا هو ما تكونه حالات (الأشياء). وبصورة مماثلة، من الخطأ الجزم بأن العالم هو فئة جميع الوقائع ويكون هذا هكذا لأنه بمقتضى التعريف، تأليف أى شيء عينى هو فئة من الأشياء؛ وأيضا لأنه لا توجد وقائع ولا حالات منفصلة عن الأشياء (تجد المزيد عن ذلك فى الفصل الرابع عشر).

وأؤكد أنه فى كل للعلوم الواقعية يتم تصور العالم الواقعى بوصفه مؤلفا من أشياء عينية، من الجسيمات الأولية والفوتونات إلى الأشخاص والأنظمة الاجتماعية (وسمى تاديوز كوتاربنسكى هذه الدعوى مذهب الشيء reism). ومنهوم الشيء منتشر وواسع النطاق إلى درجة أننا غالبا ما ننغمس فى جعل الأشياء المجردة مادية، أعنى أننا نسمى اللاأشياء مثل العمليات والمفاهيم والكلمات "أشياء". وفى أوقات أخرى، وبخاصة فى الأدبيات الفلسفية، يستم إغفال مفهوم النظام أو الشيء المركب، ولعل ذلك يرجع إلى خمسمائة عام خلت. وبالفعل ظهر مفهوم النظام فى الأيام المبكرة من العصر الحديث، عنما فكر كوبرنيكوس فى الكواكب بوصفها أعضاء فى النظام الشمسى،

وفى الوقت الحاضر تتعامل كل العلوم والتكنولوجيا مع أنظمة من أنواع مختلفة، من الذرات إلى البلورات إلى الخلايا إلى الكائنات الحية متعددة الخلايا إلى الآلات إلى الأنظمة الاجتماعية، على رأس أنظمة مفهومية مثل الفضاءات الموجهة وأنظمة سيميوطيقية مثل اللغات. وأصبح مفهوم النظام واسع الانتشار إلى درجة أن الواقع أو الكون ينظر إليه بصورة متزايدة بوصفه نظاما لكل الأنظمة. وهذه هي المسلمة المحورية في مذهب النظام (أو النسقية) systemism (وهو الدعوى القائلة إن كل نظام له خصائص مذهب الانبثاق emergentism، وهو الدعوى القائلة إن كل نظام له خصائص

فكر مثلا فى قطرة الماء والجزيئات المكونة لها يد، أ، أو تأمل أسرة وأعضاءها. تجد أن قطرة الماء لها سمات من قبيل التوتر السطحى ودرجة الحرارة، وتفتقر مكوناتها الجزيئية إلى ذلك؛ وبصورة مماثلة الأسرة لها خصائص من قبيل عدد الأعضاء والانسجام (أو كونها ثنائية)، ويفتقر أعضاؤها إلى ذلك. والنظير المنهجى لمذهب الانبثاق هو القاعدة التى تنصح بدراسة الأنظمة على مستويين: مستوى النظام أو المستوى العياني، ومستوى مكوناته أو المستوى المجهري.

والدراسة غير الكافية ربما تغفل النظام، أو تسيء فهم مجسرد الحسنير بالنسبة للنظام. على سبيل المثال، في بادئ الأمر جرى النظر إلى الأنظمة العصبية والهرمونية والحصينة بوصفها منفصلة، على أنها تــشكل بالفعــل نظاما أعلى. وعلى العكس فإن النظام العضوى الذي سمى هكذا يعرف الآن بحيث يكون حشدا من الأعضاء، يرتبط بعضها فقط ارتباطا جو هريا.

اعتبرنا حتى هذه النقطة أن مفهوم الخاصية واضبح، والأمر ليس كذلك. اعتقد أفلاطون ومن ساير، أن "الصور " forms تسبق الجواهر substances (الأفراد والموضوعات والأشياء). ومن ثم كانت العبارة المألوفة "الشيء س يمتل الخاصية ص". وجاء أرسطو ليصحح رأى معلمه السسابق في هذه النقطة، ويبرهن على أن كل خاصية هي سمة لشيء أو آخر، وأن كل شيء له عدة خصائص، وأن بعضها مؤكد التغير .

والعلم والنكنولوجيا يتبعان أرسطو في هذه النقطة: إذ يسلم المرء بأننــــا أشياء معينة منحت خصائصها. وربما تكون هذه الخصبائص حقيقيسة مثل الكثرة والنركيب، وعقلانية مثل الحب والبينية، وقابلة للتغير مثــل الموقــع والسن، وثابتة مثل القوانين. ولا يمكن فصل الخاصية من حاملهـــا ويمكــن تصور خصائص كثيرة بطرق مختلفة. ويجبرنا هذا على تمييز الخـــصائص من المحمولات: فالأولى أنطولوجية ontological علم حمدين أن الثانيـــة وبوحى ما سبق بأن الأنطولوجيا يجب ألا تكون مرتجلة. ويوحى أيضا بأنه يتعذر علينا المغامرة بتعميمات عن العالم الواقعي مسن دون استعمال بعض المقولات الأنطولوجية، مثل مقولات النظام وخاصية الانبثاق: وبعيدا عن كونها منفصلة عن العلم، تسكن الأنطولوجيا في اللب الفعلى للعلم. ومع ذلك فإن معظم العلماء والمشتغلين بالتكنولوجيا ينكرون على الأرجح أن كل التقارير عن الوقائع في العالم الواقعي تكون محملة بالأنطولوجيا. وحتى بعض الفلاسفة اعتقدوا أن من الممكن والمرغوب فيه التخلص من "النظريات الميتافيزيقية البالية"، على سبيل المثال، عن طريق قصر العلم على "الحفاظ على الظواهر" أو المظاهر كما طالب بطليموس، وهيوم، وكانط، وكونت، وكما قرر فان فراسن (1980 Fraassen) حديثا. والطريقة الوحيدة الموائع مثل "كل الأشياء تتغير" و"لا يتطابق شيئان عينيان تطابقا تاما" تستلزم مؤلات أنطولوجية. ومن ثم فإن احتفاظ المرء بأنطولوجيا ملائمة وعصرية مؤلات أنطولوجية. ومن ثم فإن احتفاظ المرء بأنطولوجيا ملائمة وعصرية يعود عليه بفائدة أكثر من إدانة الميتافيزيقا أو تركها ليهملها صناع الكلمة.

ومع ذلك دعنا نواجهها: استحقت الميتافيزيقا سمعة سيئة بين العلماء، ومع ذلك دعنا نواجهها: استحقت الميتافيزيقا سمعة سيئة بين العلماء، وبين الفلاسفة أيضا، حتى فترة حديثة جدا. والسبب بطبيعة الحال هو أن الجانب الأكبر منها ارتكز على معرفة ذهب زمانها، أو، فى أسوأ الحالات، توقف إما على تأمل مسرف (فى العوالم الممكنة vossible worlds عند سول كريبكى وديفيد لويس، مثلا) أو حتى على التلاعب بالألفاظ (كما هو الحال عند هيدجر). و"تجربة فكر الأرض التوأم" Twin Earth though-experiment التى ابتكرها هيلارى بنتام فى عام ١٩٧٣ هى حالة فى صميم الموضوع. نخيل كوكبا يشبه كوكبنا، ومأهو لا بتوائم مطابقين لنا. ومع ذلك هناك الغتلاف واحد. الأرض التوأم ليس عليها ماء: إنها جافة فمى صدورة ما

تماما. توقف هنا فورا: المتوقع أن يعرف الفلاسفة أن الحياة مستحيلة من دون الماء الذى له خصائص فريدة: مادة سائلة فى درجة حسرارة ملائمة، ومادة مذيبة كونية تقريبا، وجزيئات متحدة بقوى هيدروجين، ودرجة توصيل كهربائى ضعيفة جدا، وهلم جرا. والامتلاك المتحد لهذه الخصائص يجعل الماء فريدا ولا غنى عنه للحياة، كما لاحظ لورانس هندرسون (Lawrence الماء فريدا ولا غنى عنه للحياة، كما لاحظ لورانس هندرسون الكوكب من دون ماء سوف يكون خاليا من الكائنات الحية، ومن ثم لسن يكون توأمسا للأرض، ولذلك سيكون جديرا باسم مختلف.

والمتوقع أيضا أن يعرف الفلاسفة أن الخصائص تأتى فى حزم -وتربطها علاقة تبادلية عن طريق القوانين - إلى درجة أنه لا يمكن استبدالها أو إزالتها على نحو تعسفى. ولكن بطبيعة الحال الفكرة الحقيقية عن القانون -الذى يصلح لتمييز الواقع من مجرد الإمكانية التخيلية - غريبة تماما عن الأسانذة الذين يمارسون الألعاب المنزلية بدلا من معالجة المشكلات الجادة. وسوف نعود إلى هذه الفكرة فى الجزء ١١- ٥ عند مناقشة الزومبيات غير الواعية التى تخيلها سول كريبكى لتقنيد الواحدية النفسية العصبية.

اعتقد تشارز ساندرس بيرس Charles S. Peirce 1935، وهو عندى أكثر الفلاسفة الأمريكيين عمقا وأعظمهم أصالة وأوسعهم فى تعدد الجوانب، فى إمكانية بناء ميتافيزيقا علمية مصالة وأوسعهم فى تعدد الجوانب، فى وأضيف إليه أن ممارسة الميتافيزيقا العلمية لا بد من أن تكون أكثر أهمية من التخيل حول عوالم مستحيلة فيزيائيا. زد على ذلك أنه على حين تكون الميتافيزيقا العلمية بلا أساس (أو غير مسوغة)، يمكسن مراجعة فى حين تكون الميتافيزيقا العلمية وفحصها, عن طريق انسجامها مع معرفة علمية حالية. على سبيل المثال، النظريات العلاقية (أو النعتية) في المكان والزمان منسجمة مع نظريات النسبية، على حين أن نظريات المكان والزمان المطلق لا تنسجم معها. ومرة أخرى، على حين تكون فلسفات العقل التي تسستخدم افتسراض تطابق النفسي والعصبي منسجمة مع علم الأعصاب الإدراكسي، لا تكسون النظريات الثنائية منسجمة معه. (انظر 1979م , 1979ه).

وبالإضافة إلى ذلك، أؤكد أنه في كل مرة يكتشف فيها العلماء شسيئا مسا وفي كل مرة يصمم فيها التكنولوجيون مصنوعا عمليا، تراهم يؤيدون المادية. وعلى العكس، تجد أن جبلا من الإعجازات العلمية والتكنولوجية لا يشبع على الأرجح الفيلسوف المثالي واللاهوتي، وشبه العالم، أو حتمي العمالم الغاشميق للأشياء الغريبة، أو الذي يرغب في أن يذهل المحافظين. على سبيل المئال، زعم الراحل جون ويلر، و هو واحد من أوسع الفيزيائيين المعاصرين خيـــالا، ذات مرة أن الكون مؤلف من قضايا. وقرر في وقت حديث هو وأنـــصاره أن الكائنات المادية مركبة من أجزاء (انظر Barrow et al. 2004). وهذه الفكــرة، وهي قلب الميتافيزيقا الرقمية المسماة هكذا، تتشأ في حقيقة أن قوانين الفيزياء بمكن التعبير عنها في حدود برامج الكمبيوتر. وهذه القضية صادقة، ولكنها لا نستلزم أن عينات المادة كتل مختلطة من الأجزاء. والزعم بأنها كذلك هو دمج الأشياء الواقعية بنماذجها. وهذه عينة من التفكير السحرى. وتخيــل الكائنــات <sup>المادية</sup> من أجزاء يكذبه بسهولة تذكر أن مجموعات المعلومات، مثل الجمــل والنصوص، لا تملك خصائص فيزيائية، على حين تملك عينات المادة هذه الخصائص، حتى لو حدث وقامت بترميز المعلومات أو نقلهــا. وبإيجــاز، لا <sup>نوجر</sup> معلومات من دون مادة، على حين أن معظم الأشياء الماديــة لا ترمــز معلومات. وسوف نعود إلى هذه الفكرة في الجزء ٤-٢.

تأمل الموضوعات التالية: إنها تمطر (١) أرى أنها تمطر (٢) القضية (أو الجملة) "إنها تمطر" (٣)

سيجادل قليل من الناس فى أن هذه الموضوعات ننتمى إلى مقولان مختلفة: (١) فيزيائى، (٢) عقلى، و(٣) مفهومى (أو نقافى). والسؤال هو: هل كل موضوع من الموضوعات السابقة ينتمى إلى عالم يخصه وبحكم حقه: العالم الفيزيائى، والعالم العقلى، والعالم الثقافى (أو العالم ٣ كما سماه حقه: العالم الفيزيائى، والعالم العقلى، والعالم الثقافى (أو العالم ٣ كما سماه بوبر)؟ سيجيب الحس المشترك بالإيجاب. وكذلك فعل لينين (1981 Inna) فى المذكرات التى دونها فى زيورخ بينما كان يدرس المنطق الكبير لدى هيجل فى عام ١٩١٤. واعتقد بوبر (Popper 1967)، و هو عدوه الإيديولوجى الدود، فى الشيء ذاته على وجه الدقة، وعبر عنه فى حدود بدت كما لو كان قد انتطها من لينين، ولم ينتحلها بطبيعة الحال. ويوحى كل منها من حين إلى آخر بكذب القول المأثور صوت الشعب هو صوت الإله.

1- ٤ الحتمية والإمكان، والسببية والمصادفة إن المفاهيم التوأمية عن الحتمية والإمكان، بالإضافة إلى السببية والقانون، غريبة على المذهب الروحى spiritualism ولكنها أساسية للمادية وللمذهب الطبيعى من باب أولى. وبالفعل، الرأى فى المذهب الروحى أن النفس والكائنات الروحية، من البشر إلى الآلهة، حرة، على حين أن المادة، إذا كانت توجد على الإطلاق، تكون خاضعة لقانون. وعلى العكس، يعتبر إذا كانت توجد على الإطلاق، تكون خاضعة لقانون. وعلى العكس، يعتبر

98

الطبيعيون والماديون المحدثون أن كل واقعة خاضعة لقانون. وهذا، بكلمات قلبلة، هو مبدأ الخضوع لقانون lawfulness principle.

ويوافق كل شخص تقريبا على أن هناك قوانين من صنع الإنسان أو متواضع عليها (أو معايير بالأحرى) إلى جانب القوانين الطبيعية. ولكن لا يوجد إجماع على معنى "القانون الطبيعى". دعنا إذن نوضح هذه الفكرة. سيكون الواقعى على استعداد للاعتراف بأن القانون الطبيعى يسدل على مهومين مختلفين وإن ارتبطا ارتباطا جو هريا (ط599 Bunge): أى يسدل على مفهومين عن النموذج الموضوعى، أو القانون، وعبارة القانون، أو عملية تصور القانون. ويتمسك الطبيعيون والماديون بأن القانون الواحد، أو الأشياء، وأنها تشكل الخصائص الأساسية للأشياء، وأن القانون الواحد، أو النموذج الموضوعى، ربما يتم تصور ه مختلفة فى نظريات مختلفة. على سبيل المثال، القانون الأساسي للحركة هو "القوة = الثابت × المعرعة على سبيل المثال، القانون الأساسي الحركة هو "القوة = الثابت × المعرعة"

والتمييز التالى وثيق الصلة بالموضوع هو التمييز بين القوانين السببية والاحتمالية. ومرة أخرى، القانون الثانى عند نيوتن هو الممثل الكلاسيكى لعبارة القانون. ولكن لازمته، قانون القصور الذاتى "إذا كانت القوة = 0، فإن السرعة = الثابت"، غير سببية بوضوح. وقانون لافوزييه عن بقاء الكتلة "الكتلة الكلية للمفاعل الكيميائى المنعزل تكون ثابتة" غير سببى أيضا. وكذلك قانون ميكانيكا الكوانتم الأساسى بالنسبة "للجسيم" الحر: إنه يهتم بتوزيم الاحتمال لوضعه، والذى يكون ثابتا أيضا. وعلى العكس فإن قانون ميكانيكا الكولنتم الأساسى بالنسبة "للجسيم" الحر: إنه يهتم بتوزيم وسوف يتضمن بالنسبة "لجسيم" خاضع لقوى سوف يعتمد على هذه القوى، وسوف يتضمن بالتالى المصادفة والسببية (قوة خارجية) بالتساوى.

وعلى هذا النحو، توجد قوانين سببية، وقوانين احتمالية، وقوانين تسربط السببية والمصادفة. وهذا يوحى بملاءمة توسعة مفهوم الحتميــة ليتــضمن القوانين الاحتمالية (أو التي تنطوي على مــصادفة). ومــع ذلــك يرغـب الطبيعيون والماديون في الاحتفاظ بالمعجزات والسحر بعيدا عن العلم، ومن ثم سوف ينكرون أي قانون مزعوم يخرج على مبدأ لوكريتيوس لا شيء من لا شيء ex nihib nihil. وهذا هو السبب في أننى اقترحت (Bunge 1959a) إعادة تعريف المادية بوصفها اقترانا لمبدأين مستقلين منطقيا: مبدأ · لوكريتيوس ومبدأ الخضوع لقانون.

على أن الخضوع لقانون ليس مقصورا على الوقائع، وإنما يشمل أيضا عبارات القانون. وفي الحقيقة لا تتضمن الفيزياء النظرية وفرة من عبارات القانون الفيزيائي فحسب، وإنما تتضمن أيضا قدرا ضيئيلا من القوانين المتعلقة بها، أو ما بعد القوانين، مثل مبادئ جاليليو وأينشتين عن النمسية، ومبر هنة PCT في الديناميكا الكهربائية للكوانتم (Bunge 1961). ولن نسهب في هذا الأمر، وحسبنا أن نلاحظ أنه لا توجد قوانين طبيعية تعسفية، وذلك على خلاف ما يسلم بصحته أصحاب ميتافيزيقا العوالم الممكنة. وبالفعل تأتى القوانين في مجموعات، وخاصبة في أنظمة معقدة أشد التعقيد مثل الأمخاخ.

هل نترك الحتمية الإمكان؟ يعتمد الجواب على تعريف هذا الحد الغامض. إذا كان الممكن = عدم الخضوع لقانون، فإن الحتمية تتكر الإمكان. وإذا فهـم الممكن بالطريقة النقيقة التي استخدم بها في علم الأحياء التطوري والمتطور، ربما يتم تكييفه في الحتمية. وبالفعل، الإمكان الأحيائي هو مجرد مصادفة، كما هو الحال عندما يحرف تاريخ الحياة عن طريق النكبات السياسية، أو عندهما

نسبب كارنة طبيعية هجرة السكان وهلكهم أو حتى إبادتهم - والسدى بدوره ربما يتبح الفرصة لضحيته أن تتسع وتتشعب. وهذه حالات للمصادفة كما فهمها كريسيبوس، أعنى بوصفها تداخلات لخطوط سببية متوازية في بادئ الأمر، مثل تداخلات انتقال أطباق الطعام الأوروبية، والتاريخ العرقى للنعام، واذى نفرع بالإضافة إلى انفصال أفريقيا من أمريكا الجنوبية.

١-٥ الإبستمولوجيا: الشكية، والذاتية، والواقعية

إن وجهة النظر البسيطة حول المتعلم همي بطبيعه الحمال المشكية skepticism، التي هي موقف وممارسة أحرى من أن تكون نظرية. والموقف السيط حول نظرية المعرفة هو إعلان أنها مستحيلة. ومع ذلك لاحظ أن الشكية نأتى في درجتين من القوة: جذرية أو كلية، ومعتدلة أو جزئية. ينكر الشكاكون الجذريون، أو البيرونيون [ أتباع بيرون ] إمكانية معرفة أي شيء. ومن المشكوك فيه أن يوجد أي شكاك بهذه الطريقة الجذرية خارج البيئة الأكلامِية، ذلك أن البقاء على قيد الحياة يقتضي قدرًا يسيرًا مــن المعرفــة للالنبة بالإضافة إلى استكشاف البيئة المحيطة بالمرء. وعلى العكس هناك <sup>عد كبير</sup> من الدوجماطيقيين، مثل أصحاب التعصب الديني، الذين يعجزون عن هداية الناس إلا بالقوة؛ والمتشددون في السوق الأثرياء إلى درجة أنهم يسطبعون تحمل السوق الحر بقضبه وقضيه والمشيء المذي يحظم <sup>باعتراف</sup> عام أن الجادين من أصحاب العلوم الإنسانية، والعلماء، والمشتغلين بالنكنولوجيا هم شكاكون معتدلون، أعنى الأفراد الذين بينما يفترضون قدرا من المعطيات، والفروض، والقواعد، تراهم على استعداد لاختبارها عند أول <sup>شك</sup> فى عدم كفايتها.

# Scanned with CamScanner

تسبب كارنة طبيعية هجرة السكان وهلكهم أو حتى إبادتهم \_ والــذى بــدوره ربما يتيح الفرصة لضحيته أن تتسع وتتشعب. وهذه حالات للمـصادفة كمــا فهمها كريسيبوس، أعنى بوصفها تداخلات لخطوط سببية متوازية فى بــادئ الأمر، مثل تداخلات انتقال أطباق الطعام الأوروبية، والتاريخ العرقى للنعــام، واذى تفرع بالإضافة إلى انفصال أفريقيا من أمريكا الجنوبية.

١-٥ الإبستمولوجيا: الشكية، والذاتية، والواقعية

إن وجهة النظر البسيطة حول المتعلم همي بطبيعة الحمال المشكية skepticism، التي هي موقف وممارسة أحرى من أن تكون نظرية. والموقف السبط حول نظرية المعرفة هو إعلان أنها مستحيلة. ومع ذليك لاحيظ أن الشكبة تأتى في درجتين من القوة: جذرية أو كلية، ومعتدلة أو جزئية. ينكر السكاكون الجذريون، أو البيرونيون [ أتباع بيرون ] إمكانية معرفة أي شي. ومن المشكوك فيه أن يوجد أي شكاك بهذه الطريقة الجذرية خيارج البيئة الكاديمية، ذلك أن البقاء على قيد الحياة يقتضى قدرا يسير إحسن المعرفة الذانية بالإضافة إلى استكشاف البيئة المحيطة بالمرء. وعلى العكس هشاك عد كبير من الدوجماطيقيين، مثل أصحاب التعصب الديني، الدين يعجزون عن هداية الناس إلا بالقوة؛ والمتشددون في السوق الأثرياء إلى برَّجة أنهيم سنطبعون تحمل السوق الحر بقضبه وقضي ضبه. والمشيء الشبي يخطب <sup>باعز</sup>اف عام أن الجادين من أصحاب العلوم الإنسانية، والعلماء، والمشتغلين بالنكنولوجيا هم شكاكون معتدلون، أعدى الأفراد الدين ببينما بفتراصون فشدوا <sup>من المعطيات، والفروض، والقواعد، تراهم على استعداد لاختيارها عند أول</sup> <sup>شك فى</sup> عدم كفايتها. إذا شاء المرء أن يبدأ أى استكشاف أو تتقيح، فلا بد من أن يضع، ولمو بصورة مؤقتة فقط، الافتراضات الثلاثة التالية: الوجسود المسسئقل للعسام الخارجى؛ وإمكانية معرفته على الأقل بصورة جزئية وتدريجية، والقواعيد الأساسية للمنطق. والقواعد الأساسية للمنطق مطلوبة للتفكير فى أى شيء تفكيرا مقنعا. ولا بد من التسليم بالعالم الواقعى وقابلية معرفته قبل التخطيط لأى استكثناف له. لم يكن كولومبس قد خطط لرحلته ولا يملك همو والمذين قاموا على رعايته دلائل من أنواع معينة على أن أرضا سوف يكتشفها مبحرا نحو الغرب. ولم ينفق الفيزيائيون السنوات والبلايين فى محاولية اكتشاف كائنات مراوغة معينة مثل الثقوب السوداء وموجات الجاذبية معا لمح يكن وجودها قد أوحت به نظرية سجلت أثرا مدهشا \_ نظرية التثاقل عند أينشتين.

لاحظ أن كل الفروض الثلاثة السابقة فلسفية، ولم يتصور أن أى فرض منها يتطلب دليلا. وفرض الوجود المستقل للواقع هو المسلمة الأنطولوجية الأساسية للواقعية، وافتراض قابلية معرفته هو شريكه الإبستمولوجى. أما افتراض الحاجة إلى المنطق، فإنه أساس للعقلانية، أو وجهة النظر القائلة إن التفكير المتأنى العقلاني يكون ممكنا ومرغوبا فيه شريطة الاعتراف بالمقدمات وقواعد الاستدلال.

وبالتأكيد يجوز للمرء أن يشك فى وجود هذا الشيء أو ذلك، وإمكانية الحصول على معرفة موضوعات من نوع معين، أو الثقة فى قاعدة معينة أو مبرهنة فى المنطق. ولكن هذا الشك يمكن أن يكون موضعيا ومحدودا فقط لأن كل شك لا بد من تحديده مقابل خلفية من المعرفة يجرى التسليم بها إذا كان ذلك من أجل الحجة فقط. وعلى هذا النحو يكون المرء مسوغا فى الشك فى و<sup>جود</sup> "الأوتار" لأن نظرية الوتر تتضمن فروضا تتعارض مع جوانسب من المعرفة جيدة التأييد، على سبيل المثال، القول إن المكان العادى له ثلاثة أبعاد وليس عشرة. ويكون المرء مسوغا فى تفضيل المنطق الكلاسيكى على المنطق الحدسى لأن الالتزام بالمنطق الحدسى يفقر الرياضيات ويجعل الأدلة الرياضية مرهقة.

كيف برتبط المنطق بالأنطولوجيا والإبستمولوجيا؟ يقوم المنطق على خمتهما، ما دام هو علم الحجة المقنعة. ولكى يكون المنطق خادما جيدا، بب ألا يدين لهما بأى شيء : ولا بد من التمسك به بصرف النظر عن طبيعة الأشياء ومعرفتنا بها. وعلى وجه الخصوص، يجب أن يقوم المنطق على خدمة المادى والواقعى متلما يخدم اللامادى واللاواقعى. وإذا لم يفعل المنطق ذلك، فان يكون حكما محايدا قادر اعلى تهدئة أى خلافات حول طبيعة العالم والنظريات المتعلقة به. وعلى وجه التحديد، ان تكون له سلطة لمسم الخلاف عن طريق إثبات أن دعوى معينة يتعذر الدفاع عنها لأنها متاقضة ذاتيا، أو لأنها تؤدى إلى نتيجة تتاقض إحدى المقدمات الأولى.

ولكن المنطق بطبيعة الحال، وبحكم التركيب، غير ملتزم أنطولوجيا وليسمولوجيا: ذلك بأنه لا يفترض مسبقا أى شيء عن العالم أو عن خطط استشافه. وهذا هو السبب فى أنه يسمى صوريا formal. على سبيل المثال، مبغة نحصيل الحاصل "ق أو لاق" نظل صحيحة بالنسبة لأى قصية ق، <sup>موام</sup> صادقة أو كاذبة، فى الكيمياء أو فى الكيمياء القديمة. وبعبارة أخبرى، <sup>ما لا يش</sup>ير المنطق إلى شيء ولا يضيف شيئا على وجه التحديد (Bunge) <sup>19</sup>. أما الدعوى المضادة القائلة إن المنطق يتعلق بالعالم، أو يرتبط

بالخبرة، فقد تمسك بها مجموعة من الفلاسفة، وإن كان تمسكا بسلا لليس وخلاصة القول، يشكل المنطق الصورى أساس كل رؤى العالم المقنعسة ولا برفضه إلا اللاعقلانيون.

وأخيرا، كيف ترتبط الأنطولوجيا والإبستمولوجيا بالعلم؟ بداهة يمكن إن ترتبط بأى علاقة من علاقات ثلاث: الاستقلال، أو الخضوع، أو الاشتراك. جرت العادة أن الفلاسفة لا ينصنون إلى العلماء. وهكذا تسرى أن أشهر فيلسوف في عصره، ألمادي الأرسطي سيزار الكريمونيني، معاصر جاليليو وزميله في جامعة بادوا، رفض النظر من خلال تلسكوب العالم. واعتقد هيوم أنه فند ميكانيكا نيوتن، والتي لم يستطع أن يفهمهما بمسبب الرغبة في الرياضيات. وزعم كانط الذي لم يفهمها للسبب ذاته أنه قد أتمها عن طريق إضافة قوة كريهة. وحاول هيجل أن يستبدل فلسفته الطبيعية بكل العلم الحديث. وسخر إنجلز من بعض علماء الفيزياء البارزين للغاية في عصره. أما برجسون، الحائز على جائزة نوبل، فقد انتقد مفهوم الزمان عند أينشتين. واتهم الفلاسفة السوفيت خلال عهد ستالين النسبية، وميكانيكا الكـــم، وعلــم الوراثة، وأشياء أخرى كثيرة بوصفها مثالية وبورجوازية، على حين تقبلوا كثيرا من لغو هيجل بقبول حسن.

والفكرة الحقيقية عن الفلسفة العلمية توحى بأن الفلسفة لا بـــد مـــن أن تمتتل للعلم دائما، ولكن قلما تجد الفلاسفة قادرين علسي تسصحيح العلم أو بالأحرى العلماء الذين ينحرفون عن سواء السبيل. وإليسك قائمسة قسصيرة بحالات من هذا النوع. رغم أن لويس باستير كان على نقة من أنسبه أنبست استحالة التولد الذاتي، فإن عالم الكيمياء الحيوية ألكسندر أوبارين شك في هذا

الانتشاف لأسباب فلسفية خالصة، وتبنى تركيب الكائنات الحية من مواد غير ،.-به، وهو المشروع الذي يحقق تقدما كاملا سريعا فـــى الوقــت الحاضـــر. وأثبت قليل من الفلاسفة أن تفسير كوبنهاجن لنظرية الكم كان تطعيما فلسفيا ب لا تسوغه النزعة الصورية الرياضية للنظرية، والتي لم تفسسح مجالا لأي ملامظين. وتعرضت النظريات الكونية الإبداعية والحالة الثابتة معا لهجــوم بسبب الخروج عن المبدأ الأنطولوجي عند لوكريتيوس القائل لاشيء من لا شيء : افترضت النظريات الأولى أصل الكون من لا شميء، وافترضت الثانية الإبداع التلقائي للمادة. وتعرضت النظريات الاقتــصادية المعياريـــة لهجوم بسبب ضعف الاختبارات التجريبية وبسبب تقديم السوق الحر المسمى هذا، وعرفت أيضا بوصفها رأسمالية غير نظامية، وبوصفها كاملة تقريبًا ولاسبيل إلى اجتنابها. وتعرض علماء الإحصاء للنقد عندما تبنوا التفسيير للبايزي أو الذاتي لنظرية الاحتمال، والذي وفقًا له تكون قــيم الاحتمــالات نصديقات، أعنى درجات من قوة الاعتقاد. وخلاصة القول أن العلـم يجـب فصه فحصا نقديا لمراجعة ما إذا كان يضاهى المبادئ الأنطولوجية والقواعد المنهجية بأثر مميز مسجل في العلم ذاته. ويجب الترحيـب بهــذا النوع من النقد لأنه نقد بناء.

<sup>1-1</sup> علاقة الإبستمولوجيا – الأنطولوجيا <sup>يبر</sup>و من النظرة الأولى أن الإبستمولوجيا مستقلة منطقيا عن الأنطولوجيا. <sup>وهذا</sup> هو السبب فى أن الواقعية يتمسك بها المذهب الطبيعى أو المذهب الخارق <sup>الطبيعة,</sup> ويتم ضم المادية إلى الواقعية أو اللاواقعية. على سبيل المثال، كان كانط طبيعيا وذاتيا معا، وأيد كارل بوبر الواقعية ورفــض الماديـــة؛ وعلــي العكس نجد أن ديفيد لويس، الذي سمى نفسه ماديا، قد شارك هيوم في مذهب الظواهر وعمل في ميتافيزيقا العوالم المتعددة، والتي وفقًا لها تكون كر الأكوان القابلة للتخيل واقعية بصورة متساوية. وطابق كثير مــن المفكــرين المشهورين، من هيجل إلى هيزنبرج، الوضعية بالمذهب الطبيعي أو الماديسة. على حين أن الوضعية بالفعل ذاتية تماما مثل الكانطية التي نشأت منها.

ولكن الأنطولوجيا والإبستمولوجيا في الحقيقة غالبا ما تمسك الواحدة منهما الأخرى بقوة. على سبيل المثال، تضمن المذهب الذري القديم، وهـو الصورة المبكرة من المادية، الشعار "فسر الظواهر (المظاهر) في حدود ما لا يدرك بالحس". وولدت الذاتية، من باركلي وهيوم وكـــانط إلـــي نفــسير كوبنهاجن لميكانيكا الكم، مذهب الظواهر الأنطولوجي. وهو وجهــة النظــر القائلة، بسبب أننا نعول على الإدراك الحسى بالنسبة للمعرفة الواقعية، إن "العالم ذاته هو مجموع الظواهر" (كانط). وتبعا لذلك سوف تكــون المــادة مجرد إمكانية للإبراك الحسى (مل) أو حتى مجموعة من الإحساسات (ماخ، وكارناب، وأحيانا وايتهد ورسل). والشريك المنهجـــى لمـــذهب الظــواهر الأنطولوجي هو الوصفة الوضعية للتعلق بالظواهر. وفي حالة علم الــــنفس، نقرأ هذه الوصية "تمسك بالسلوك العلني: ولا تبحث في الأعصاب". وتمثَّل فلسفة باركلى بطبيعة الحال الذاتية الجذرية إلى أبعد الحدود، لأنها نفترض أن الوجود إدراك أو قل وجود الشيء يكمن في إدراكه. ولا توجــد فلسفة باركلى فى الوقت الحاضر إلا فى كتابات الدارسين لنظرية الكم الذين يزعمون، على عكس كل دليل، أن هذه النظرية تتضمن التسليم بأن مادة الكم

مى حصيلة للملاحظ أو المجرب \_ على حين تعترف بصورة ضحية أن الأخير، مع أنه مركب من كائنات كمية، ليس طفلا لعمليات معملية. وبعبارة المرى، يتضمن التفسير المعيارى أو تفسير كوبنهاجن لنظرية الكم هذا التاقض الضمنى "الذات تسبق الموضوع، والتى تتولد بدورها عن طريق الموضوع". ومن يمن الطالع أنه لا الحسابات النظرية الكمية ولا العمليات المعلية الملائمة تعتمد على فلسفة باركلى. وهذا هو السبب فى أن ميكانيكا الكم يمكن صياغتها فى شكل متحرر من الملاحظ (Bunge 1967b).

وفى الوقت الحاضر حظيت صورة مختلفة من الذاتية بشيء من الشعبية والرواج بين الدارسين للعلم الذين يميلون إلى الشك فى البحث النزيه. وهذه الصورة هى البنيوية النسبية، وهى نوع من الذاتية الجماعية. وأشهر أعضاء هذه المدرسة هم برونو لاتور، وديفيد بلور، وهارى كولينز. والدعوى الأساسية فى هذه المدرسة هى أن كل شيء من الجزيء إلى النجم هو بنية اجتماعية: والعلماء لا يبدعون أفكار هم فحسب، وإنما يبدعون الموضوعات التى يدرسونها أيضا. ولو صح هذا، فلن توجد اختلافات بين الإقليم والخريطة، والطبيعة والشيء الذى من صنع الإنسان، والقانون والعرف، والعلمى والمحلى، وهلم جرا.

زد على ذلك أن البنيوية النسبية تؤدى مباشرة إلى حفرة التناقض. على سبيل المثال، هب أن المرض هو إبداع الجماعة الطبية كما يزعم البنيويون. <sup>إن</sup> إما (1) آثار السل الموجودة في المومياوات المصرية لا يمكن أن تكون هذا ما دامت بكتريا كوخ لم تتحدد حتى عام ١٨٨٢ أو (ب) المصريون القدماء محدثون (المزيد عن ذلك تجده في 1999 Bunge). وكل من يعترض على الواقعية يهدد المحاولة العلمية، لأن هذه ليست إلا استكشافا للواقع. والواقعية، أو الموضوعية، هي على الأرجح الأقدم والأكثر نشاطًا في كل النظريات الإبستمولوجية. وكانت محاولة جاليليو الاعتراض الجاد الأول على الواقعية. وبالفعل حاول المدعى عليه أن يبر هن على أن نموذج كوبرنيكسوس القائل بمركزية الشمس لنظام الكواكب مثل النظام تمثيلا صـــحيحا. وأجبرتــه محكمة التفتيش على أن يتخلى عن اعتقاده ويعترف على كره منـــه بمـــذهب الكنيسة، القائل إنه لا واحد من النموذجين المتنافسين يمثل الواقع، وإنه أسلوب لغة تتكافأ بشكل تبادلي. وبعد ثلاثة قرون انحاز فيليب فرانــك وغيــره مــن الوضعيين المنطقيين بصورة ضمنية إلى محكمة التفتيش في الدفاع عن التكافؤ المنكور. (وفي الحقيقة التكافؤ هندسي ولكن لــيس ديناميكيــا: إذ إن حركــة الكواكب يمكن وضعها بالتأكيد إما في إحداثيات حد الشمس أو حــد الأرض، ولكن الجسم الأصغر سوف يدور حول الجسم الأضخم جدا، وليس العكـس). وخلاصة القول أن الواقعية كانت في موقف دفاعي من اللحظة التي بدأت فيها إنتاج ثمرتها المهمة للغاية، أعنى العلم الحديث.

والشيء الذى يدعو إلى التهكم أن الوضعية التى هى بائدة بشكل علمى فى الجماعة الفلسفية، لا تزال تجرى بقوة بين العلماء رغم عقمها. على سبيل المثال، تمسك الفيزيائى ميرمن (397, 1981 Mermin) ذات مرة "بأننا سوف نعرف الآن أن القمر لا يوجد على نحو يمكن إثباته عندما لا ينظرر أحد". ومن المفترض أن القمر لم يأت إلى الوجود إلا عندما رفسع أحمد أسلفنا البعداء بصره وقال بصوت راعد "كن قبراا؛ ولم تظهر تأثيراتمه المتعلقة بالمد والجزر حتى نيوتن، وخلاصة القول أن الإدراك سوف يسبق الوجود، ومن ثم تكون الإبستمولوجيا سابقة على الأنطولوجيا، وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فَقُل إن التجريبية (أو الوضعية) يمكن النظر إليها بوصفها مذهبا طبيعيا يقول بمركزية الإنسان.

ورغم ارتباط الأنطولوجيا والإبستمولوجيا ارتباطا جوهريا، فلا بد من التمييز بينهما، لأنهما يقومان بمهام مختلفة: مهمة الأنطولوجيا هى فهم العالم، ومهمة الإبستمولوجيا هى فهم الفهم. ومع ذلك خلط الماديون المزيفون، مثل لينين (Lenin 1908)، الواقعية، وهى موقف إبستمولوجى، بالمادية، وهى عائلة من النظريات الأنطولوجية، وسمى روى وود سيلرز (Roy Wood) مائلة من النظريات الأنطولوجية، وسمى روى وود سيلرز (emergent[ist] realism الانبثاقية العلمية. لأنه قدم مذهبا طبيعيا غير ردى بالإضافة إلى الواقعية العلمية.

ولم يكن لينين وسيلرز أول من دمج الأنطولوجيا والإبستمولوجيا. وإنما قم كانط (Kant 1780, 316) أكثر صور الخلط بينهما فداحة وأبعدها أشرا عنما قرر أن "كل الأشياء الخارجية عنى ظواهر، لأن شرط تحديد وجودها هو دلخلى". ومعنى هذا أن س سوف تكون ذاتية لأننى أعرف س. وبعبارة أخرى، يستلزم مذهب الظواهر إما الخلط بين الميتافيزيقا أو الإبستمولوجيا أو رفض الأولى فى صالح الثانية. وأدان الوضعيون والوضعيون الجدد الميتافيزيقا لأنهم تبنوا عن غير عمد الميتافيزيقا الظاهرية عند كانط، والتبي وفقا لها " العالم هو مجموع الظواهر". ومن تخلى عن تعنير حاليليو (Galileo في العالم هو مجموع الظواهر". ومن تخلى عن تعنير حاليليو وفقا لها " العالم هو مجموع الظواهر". ومن تخلى عن تعنير حاليليو (Galileo بين الكيفيات الأولية أو الموضوعة مثل الشكل والحركة من منهم، والكيفيات الثانوية أو الموضوعة مثل الشكل والحركة من

والرأى عندى أن الواقعية من دون مادية، والعادية مسن دون واقعيسه، ضعيفتان معا، ومن ثم تتعرضان للنقد والهجوم. قاما الواقعية من دون مادية فتشجع على التفكير حول عقول متحررة من الأجسام، وأما المادية من دون واقعية فليس لها فائدة بالنسبة للأمخاخ التى تسلم بها. والواقعيسة الماديسة Bunge هى وحدها القوية، وهى مركب من المادية والواقعية. Bunge (2006a وهذا هو السبب فى أن الواقعية المادية لا تعترف إلا بالعالم الواقعى أو المادى، ولأنها تستفيد من معرفتنا به بدلا من التخيل حوله، ذلسك بأنها تحاول أن تكون علمية.

وحالات بوبر ولويس التي أسلفنا الإشارة إليها مرشدة على وجه الخصوص. سمى بوبر نفسه واقعيا، ولكن بسبب رفضه للمادية، ارتكب انحرافات عديدة عن الواقعية أو شجع على هذه الانحر افات. وبالفعل زعم أن عالم الأفكار الذي سماه "العالم ٣"، هو عالم واقعى بالمضبط مثل العمالم الفيزيائي، أو "العالم ١"، و"عالم" الحوادث العقلية (Popper 1967). وبالتسالي دافع عن ثنائية العقل والجــسم (Popper and Eccles 1977)، وكتــب عــن "معرفة من دون الذات العارفة" (Popper 1967). وعندما فصل العقل من الجسم، كان عليه أن يسلم بإمكانية البار اسيكولوجيا، ومن ثم الطرق الخارقة للمعرفة مثل التخاطر telepathy والاستبصار Popper and .precognition) (Eccles 1977 وعنفني بوبر (Popper 1961) بسبب نقد تخيل الخلق مــن لا شيء المتضمن في كسمولوجيا الحالة - الثابتة. واعتقد ديفيد لويس (David Lewis 1986) اعتقادا غير نقدى في الوجـود الواقعي لكل العوالم الممكنة مفهوميا، حتى العوالم التي تتحسرف عسن كسل القوانين الفيزيائية المعروفة. ولكن ما عسى أن يكون نوع المادة التي لا طاقة لها، أو التي تتحرف عن بقاء الطاقة؟ وكَيْف يمكن أن نصل بأي حسال إلسي

معرفة بأى شيء حول عوالم متخيلة إذا افترضت بحيث تكون موازية لعالمنا، ومن ثم معزولة عن عالمنا؟ ولكى نقترب من شيء أو واقعة س فمن لفرورى أن نتلقى إشارات من س أو من مسبار أرسل لاستكشاف س. ولكن هذا مستحيل إذا كان العالم المزعوم س موازيا لعالمنا. وإن تعجب فعجب أن ترى عدم قابلية الاختبار هذه لا تزعج المتعاطفين مع تفسير العوالم المتعددة لنظرية الكم الذى اقترحه هيو إيفيرت (Hugh Everett 1957).

وينبهر علماء فيزياء الكم خاصة بالتنافر بين الميتافيزيق اللامادية والإبستمولوجيا الواقعية التي يستلزمها المنهج العلمي. وهكذا يقرر فرانك ويلتشيك (Frank Wilczek 2008, 33-34)، الحائز جائزة نوبل، أن الكواركات quarks والجلونزات gluons هي "أفكار متجسدة"، ويقرر بصفة عامة أن الكائنات المادية هي الأجزاء"، فقط لأنه يمكن التتبؤ بها نظريا، شأنها في ذلك شأن البوزيترون والكواركات. ويقرر ويلتشيك بعد ذلك في الكتاب ذاته أن هذه الجسيمات ينتجها بالفعل مصادم الإلكترون \_ البوزيترون الكبير. والآن "هذه" ـ <sup>مثل</sup> أى شيء آخر مصنوع \_ فكرة مجسدة؛ ولكن ذراتها المكونة كانت توجيد لفرة طويلة قبل اختراع الفرض الذرى، إلى حد أن معظمها يأتي من المعادن <sup>لت</sup>ى استخرجت من المناجم، وليس من أمخاخ أصحاب النظريات. وبـــصورة ممائلة، وجدت الأقاليم قبل الخر ائط، وولد الناس قبل أن ترسم صورة، وبضعة <sup>علمة،</sup> نكون الأجزاء من الكائنات المادية، وليس العكس. وسوف بعود إلى هذا الموضوع في الجزء ٤-٢. والسبب في أن الإبستمولوجيا تعتمد على الأنطولوجيا هو أن الجيصول

على معرفة ما حول موضوع من لا يعتمد فقط على العارف والواته والعساء.

يعتمد أيضا على طبيعة س. وبالتالى إذا كان س يمكن الوصول إليه بسهولة، يستطيع أى شخص أن يزعم معرفته، وربما لا يقوم بأية محاولة خاصة للتعمق فى شيء غير المظاهر. وعلى العكس فإن معرفة الأشياء التى لا تدرك بالحس تتطلب محاولة وآلة بارعة إلى حد كبير. وخلاصة القول أن "يكون الشيء قابلا للمعرفة" هو محمول ثلاثى الموضع: يكون السشيء س قابلا للمعرفة للذات ص بالأدوات ع". ومن ثم فإن أى تغيير عميسق فى الأنطولوجيا ربما يتطلب تغييرا فى الإبستمولوجيا، وإليك المثال التالى.

إن نظرية المجال الكهرومغناطيسى، التى قدمت فى عام ١٨٣٠، لم تغير فقط أنطولوجيا الفيزياء الكلاسيكية وإنما غيرت منهجيتها أيرضا. وبالفعل، تأمل مشكلة اكتشاف المعطيات حول كونين مختلفين تماما: كون نيوتن المكون من جسيمات corpuscles وكون فار ادى الممتلئ بالمجالات fields. ويأمل المجرب فى أن يكون قادرا على قياس وضع وسرعة كل كتلة ارتكاز متاحة؛ ولكنه لا يستطيع أن يعلل النفس بالأمل ذاته فيما يتعلق بكون فاراداى. لأن المجالات متصلات (سلاسل أو كميات متصلة)، وهذه تتطلب فتات من المعطيات ليست مما لا يعد. وخلاصة القول أن حلم التجريبى قابل التحقق من حيث المبدأ فى كون نيوتن ولكنه وهمى فى كون فاراداى.

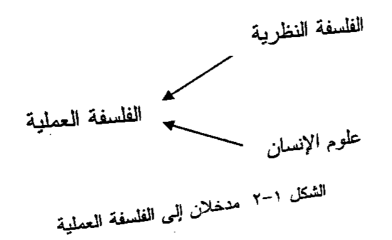
ومشكلة النتبؤ متوازية. إن ديمون لابسلاس [ السديمون فار اداى. روحية وضعتها الأساطير اليونانية فى منزلة دون الآلهة وفسوق الإنسسان، ومنه جنى سقراط ]، القادر على قياس وضع وسرعة كل جسيم فى الكون فى لحظة معينة، سوف يكون قادرا على حساب حالة الكون فى أى لحظة مقبلة (أو ماضية). ولكن الكون عند فار اداى سوف يهزم الديمون البارع، لأن أدوات القياس لا تستطيع أن تقيس كل العناصر المميزة فى المتصل، مثل الجسم الممتد أو المجال الكهرومغناطيسى. صحيح أن مبر هنة كوشى تؤكد لذا أنه، إذا كنا نعرف حجم صدر الموجة وشكلها وسرعتها عند ثابت معين، فإننا نسستطيع أن نصب قيم الأحجام نفسها فى أى وقت بعد ذلك. ولكن المقدم فى هذه العبارة الشرطية كاذب: إذ لا توجد طريقة لتقديم فئة من المعطيات ليست مما لايعد: وقصارى ما يمكن أن نفعله هو أن نحصل على عينة متتاهية.

وهذه النتيجة تفسد حلم لابلاس - حتى لو لاحظ ذلك قلة من الفلاسفة إن كان قد لاحظها أحدهم. هل تستطيع أجهزة الكمبيوتر أن تفعل أفضل؟ لا بطبيعة الحال. فهى رقمية، ولا تستطيع الإمساك بالمتصلات. ولكننا نستطيع ونساعدها عن طريق تقريب الأشياء المؤلفة من عناصر مختلفة المستمرة بأنظمة شبكية، واستبدال معادلات الاختلاف المتناهى بالمعادلات التفاضلية والرجات بالمنحنيات، وعلى حين يتضمن التنظير غالبا المتصلات، يتطلب الحساب دائما إضفاء الطابع الرقمى.

وخلاصة القول، يجب الملاءمة بين الإبستمولوجيا والأنطولوجيا بحيث تسجم إحداهما مع الأخرى. وعلى وجه الخصوص، يجب أن تسبير الإبستمولوجيا الواقعية جنبا إلى جنب مع الأنطولوجيا المادية إذا أريئا تميير المكانية من الفعلية، ولا يجب خلط الاكتشاف بالاحتراج، وألا يحت المشدال مست الأنا egology (وهو الاسم الذي أطلقة هومترن على الفينوميتولوجيا) باستشاف الواقع.

# ٧-١ الفلسفة العملية

تتضمن كل رؤية للعالم أراء عن القيم، والفعل، والحـــق، والــسياسة. وهناك فلسفات عملية عديدة متنافرة بشكل تبادلي: دينية وعلمانية، ودوجماطيقية ونقدية، وخاضعة ومستقلة، وحدسية وعقلانية، وإنــسانية ولا إنسانية، وهلم جرا. كيف نختار من بينها؟ أقترح تقويم كل فلسفة عملية على ضوء اعتبارات فلسفية وعلمية معا. وذلك للأسباب التالية: أولًا، يجب أن نكون الفلسفة العملية متماسكة مع كل المكونات الأخرى في النسق الفلـ سفي، أعنـ المنطق، وعلم الدلالة، والإبستمولوجيا، والأنطولوجيا (تذكر الشكل ١–١). ثانيا، يجب مراجعة المعايير التي تقترحها الفلسفة العملية بالنسبة للملاءمة والفاعلية، والتي تتطلب تعاونا مع علوم الإنسان وخاصة علم النفس وعلم الاجتماع. انظر الشكل ١-٢.



والفلسفة العملية المحددة التي أدافع عنها (Bunge 1989, 2009) تتضمن نظرية القيمة التي هي مادية، بمعنى أنها تتصور القيم بوصفها متأصلة فـــي الحاجات البيولوجية والاجتماعية بدلاً من اعتبارها أسمى من العالم المادى. وعلى هذا النحو ترانى أرتكب على نحو لا أخجل منه ما سسماه المنساليون المغالطة الوصفية naturalistic fallacy شريطة أن أشارك هيوم فى تحديره من أن أحكام القيمة لا يمكن استنباطها من قضايا واقعيسة من دون لغط إضافى. على سبيل المثال، الأمر السياسى "قلل من التفاوت الاجتماعى" لا يلزم عن القضية الاجتماعية الاقتصادية "هناك تفاوت اجتماعى". ولكن يلزم عن ربط العبارات الواقعية "التفاوت الاجتماعى الكبير يضر بالفرد والمجتمع معا"، والمعيار الأخلاقى "امتنع عن الضرر بلا ضرورة".

وفلسفتى العملية واقعية (أو موضوعية) أيضا لأنها تتطلب إخضاع كل المعابير الأخلاقية والسياسية لمراجعة الواقع. وإن شئت أن تسضع ذلك بصورة دقيقة إلى حد بعيد فقُلُ إنها تتبنى الواقعية العلمية التى هى علمية ما دلمت توصى بمعابير توضع يدويا على ضوء علم الأحياء الإنسانى وعلم النفس بالإضافة إلى العلوم الاجتماعية. وأخيرا، آمل أن تكون متماسكة أيضا، وبالتالى منسجمة مع المنطق العادى، كما آمل أن تكون ملائمة لأى علم دلالة يحافظ على حالة المعنى والصدق معا. وبالتالى، فإن هذه الفل منفة العملية تقابل الانفعالية motivism والحدسية العماية، فإن هذه الفل منفة النوعان من شأن مشاعر البطن، والولاء للجماعة، والاحترام غير النقائي النوعان من شأن مشاعر البطن، والولاء للجماعة، والاحترام غير النقائي السلطة، والأعراف القبلية بصرف النظر عن الطرن الذي وبغانة

والسبب وراء دفاعى عن التناول العلمى للأخلاق هو أننى اعتبر أن هذا <sup>الفرع</sup> المعرفى مهتم بمعضلات أخلاقية وجميعها مشكلات الجنماعية، ويفضى <sup>مجال</sup> للعلم الاجتماعى. وبالفعل اقترح أن المشكلات الاخلاقية تتشا عنصتما <sup>تكون</sup> الموارد القلبلة فى أيدى أشخاص لا يتساوون فى القوة، وهذا هو السبب <sup>فى أن</sup> المجتمع المنقسم للغاية والقاسى إلى أبعد الحدود هو الذي تظهر فيه



المشكلات الأخلاقية. وأقترح أيضا أن أفضل طريقة لحل هده السصراعان بطريقة ملائمة وسلمية هو المناقشة والمساومة على ضوء ما هو معرون بخصوص الأنظمة الاجتماعية موضوع البحث، بحيث أن الجانسب الأقوى ربما يعوض الجانب الأضعف، بأن يعرض عليه، على سسبيل المشال، المشاركة في مجموعة من الموضوعات المرغوبة.

ومن الواضح أن النتاول العلمي للأخلاق يقابل النسبية الأخلاقية بالإضسافة إلى المطلقية الأخلاقية (أو الدوجماطيقية). وعلى عكس الرأى المألوف، القائل لا بد من أن نجيز كل القيم والمعايير لأنها متأصلة فقط في مشاعر البطن أو في العرف، نجد أن الفلسفة الأخلاقية التي تتطلق من العلم سوف تـ شجع الملاعمـــة والتبادلية، لأنها تدعم الصالح الفردى والتقدم الاجتماعي. وسوف يدعم النترول نفسه الاتصالات الوثيقة بين الأخلاق والأنطولوجيا، لأن السلوك الأخلاقي هـو صورة من السلوك الاجتماعي، وتسويغ أي سلوك منهما ينطلب انطقا حبيا اجتماعية. وبالفعل نقترح النظريات الأنطولوجية الاجتماعية المحتلف في ففات أخلاقية مختلفة: الفرديسة individualism تستشكل أستناس مستهب المنفعية utilitarianism؛ والكلية holism ندعم نزعة الواجبات deontologism؛ والنظامية هى أساس أى أخلاق وفقًا لها تستلزم الحقوق **الوأجبات والعكس صبحبح. أم** الأخلاق من دون أنطولوجيا كما طالب هيلاري بتتسام (Hilary Putnam 2004) فهي أخلق للنساك.

وبعض الفلسفات عملية على وجه الحسب يتزين وهذا محسب والله المعلم وجه الحسب يتزين وهذا محسب والله والمنابعة والمذهب الجوي المعاتية وهذا محسب والله وازدهرت البراجمانية في أمريكا (ببرس والحسب والله والمعانية في أمريكا والمرابعة والمعانية والموالية وجه الحسب وجه والموالية وجه الموالية وجه الحسب وجه والموالية والموالية والموالية والموالية والموالية وجه والموالية وحمد والموالية والموال

المذهب الحبوى فى ألمانيا (نيتشه، ودلتاى، وزيمل). وتنطلق المدرستان معا من الفعل ومن ثم مركزية الإنسان، رغم أن بيرس، وهو الأكثر عمقا، اهتم اهتماما جادا بالأنطولوجياً. ولم يشترك هؤلاء الستة فى التوجه العلمى فقط، وإنما اشتركوا فى اللاواقعية أيضا: إذ يرون أن الصدق هو ذات المنفعة، والحياة تأخذ الأسبقية على كل القيم الأخرى. ويختلفون على مسائل أخرى اختلافا بعيدا. وعلى وجه التحديد، على حين كانت الفلسفة الحيوية الألمانية لإعلمية ولاديمقر اطية، كانت البر اجماتية الأمريكية علمية وديمقر اطية (وعلى العكس، البر اجماتيون الجدد مثل جودمان ورورتى وبتتام لاعلميون).

وهاتان المدرستان الفلسفيتان انتهى أمرهما بنهاية مختلفة أيضا: على حين انتهت البراجماتية تقريبا، بقى المذهب الحيوى حيا فى مجموعة منوعة من طوائف مابعد الحداثة، وخاصة البنيوية والوجودية. ولكن الشيء المثير التهكم أن تكون البنيوية مذهبا ميتافيزيقا وإيستمولوجيا وليس مرشدا للحياة. وأكاد لا أستطيع القول إن الوجودية فلسفة، ما دامت حمل هيدجر الخاصة مل "عوالم العالم" و"الزمان بهوانضج الزمانية" و"جوهر الحقيقة هو الحرية" هى جمل غامضة ولا سبيل إلى فهمها، وكذلك ذهب نيشه إلى أن الوجودية عمية. ويظل الأمر قائما حتى يكتشف الأطعاء النفتيون هل هو حبون، أم بلاهة، أم شيء زائف.

خلاصة القول أن الفلسفة الخالية من المتعنى والفة، و الفلسفة التي نكون عملية فحسب تكون عقيمة على أفضاك الفروض، وهذاك على النلول الفروض، وإذا أريد للفلسفة العملية أن تكون مفدة، فلا بد من أن يحدق مفعوضة ال معقولة، ولا بد من أن تتغذى بفروج الفلسفة اللاحري تحسب معاونة الملحة الإنسان وسر ذلك أن الإضاب التاجيم على التاجيم عند الحيوانات الأخرى، يجرى التخطيط لها على ضوء أفضل معرفة مناحة بالعالم وبالناس.

٨-١ العلاقة السياسية

إن الفلاسفة بشكلهم المجتمع، مثلما يستشكل غيرهم من الأشدخاص، ويؤثرون فيه بدورهم. وسيكون تأثيرهم تافها إذا انصب عملهم فقط على مشكلات صغيرة، ولكن عملهم سيكون عملا مهما، وفى هذه الحالة سيكون صحيا أو غير صحى، إذا عالجوا بعض الأسئلة التى تسمى أسئلة كبيرة من قبيل ما الحياة؟ وما العقل؟ وما الطبيعة البشرية؟ وما الخير؟ وأى المجتمعان قبيل ما الحياة؟ وما العقل؟ وما الطبيعة البشرية؟ وما الخير؟ وأى المجتمعان يكون جيدا؟ تأمل بإيجاز نقاط تحول أربع: الشورة العلمية Scientific يكون جيدا؟ تأمل بإيجاز نقاط تحول أربع: الشورة العلمية French فى القرن السابع عشر، فلسفة التنوير الفرنسية Counter فى القرن الثامن عشر، وفلسفة التنوير المضاد المناد القرن العشرين.

كانت الثورة العلمية جزءا من عملية التحديث، وكانت العلمنة أحد جدائلها. والرؤية العلمانية للعالم لا نفسح مجالا للآلهة أو الأشباح أو القدرات الخارقة، نلك بأنها تستلزم ميتافيزيقا طبيعية. ولا تعترف بالألغاز، وإنما نقبل الدعوى الواقعية القائلة إن العالم قابل المعرفة بصورة دقيقة لأنسه مكون على وجله الحصر من أشياء دنيوية. وفي ذلك الوقت كان أمام الفلاسفة ثلاثة مو القف فيما يتعلق بهذه الثورة العلمية: رفضها، أو قبولها، أو البحث عن حل وسلما. على سبيل المثال، نموذج مركزية الشمس للنظام الشمسي الذي أحياه كوبرنيقوس، رفضه رجال الدين الكاثوليك والبروتستانت، وقبله أمثال جاليليو وديكارت. 118 وزبدة القول أن المادية والواقعية، بعيدا عن أن تكونا صورتين من الغلو الفلسفي، كانتا تقعان في لب لباب الثورة العلمية، كما كانت في لـب لبـاب الوارث لها، أى فلسفة التنوير الفرنسية. (وعلى العكس، كانت فلسفة التنوير الإسكتلندية قائمة على الحس المشترك من الناحية الفلسفية الرسالة الطليعية الفتجنشتينية). أما اللامادية والذاتية عند باركلي وكانط، وبالإضافة إلى، التخيلات المثالية عند هيجل وفشته وشلنج فكانت تنتمى إلى فلسفة التنوير المضاد. ولكن كان من الصعب الاستمر ار فــى موقـف لاعلمـــى يعتــرف بإنجازات رائعة في الفيزياء والكيمياء والأحياء في القـرن التاسـع عـشر. واذلك جرى اتخاذ الموقف الوسط بصورة ضمنية: السماح للعلم الطبيعي بأن يسلك طريقه، ولكن صد التيار العلمي في العلوم الإنسسانية والعلوم الاجتماعية. وهذا يعنى الزعم بأن المنهج العلمي دقيق وممتاز بالنسبة لدراسة الطبيعة ولكن العقل والثقافة يتطلبان تناولا مختلفا\_ إمــا الحــدس intuition (برجسون) أو التأويل (الفهم) verstehen، ما يعرف بالتأويل interpretation (دلتای، وریکرت، وفیبر، وسوروکین).

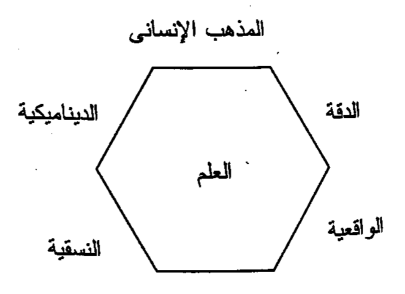
وأفضل ما أوصى به المثاليون المتأخرون حتى الآن هو: تجاهل المسمائل الاجتماعية المعاصرة الكبرى، مثل الاستعمارية، والتسلط العسمكرى، والفقر، والخطوات التقدمية التى اتخذتها الحركات الديمقر اطية، والعمالية، والنسوية (فيبر وشوتز). وصرف النظر عن كل محاولات التفلسف بصورة علمية: العودة إلى سحرية الرومانسيين الألمان، والزعم بأن الفلسفة تتطلب أيضا منهجا خاصا بها يكمن فى ادعاء أن العالم الواقعى لا يوجد، وفهم ماهيات الأشياء باستعمال حس خاص لا يتاح إلا للخبراء (هوسرل). والحل البسيط تماما ها تنبى تزعة القائل بالسر وهى وجهة النظر التى مؤداها أن مشكلات مهما معينة، وأبرزها مشكلة العقل والجسم، هي مشكلات لا سبيل إلى حلهما. وهمذا الرأى الظلامي القديم أحياه حديثا كولن مماكجن (Colin McGinn 2004) المتعاطف مع فتجنشتين، وحظى باستحسان من نعوم تشومسكي.

ولم يلق معظم العلماء الاجتماعيين بالا إلى الفلسفات الظلامية، أو زعموه، كما زعم فيبر، قبول منهجيتها بينما يو اصلون العمل بالفعل قب شكل علمى (Bunge 2007a). وعلى هذا النحو قامت النزعة العلمية scientism بالتساول العلمي بغارات مهمة في الأنثروبولوجيا، وعلم الاجتماع، وعلم الاقتصاد الضخم، والتأريخ. وحتى بعض الباحثين الذين زاوجوا بين المادية الجداية والجبرية التاريخية وضعوا إسهامات مهمة للعلم الاجتماعي وبخاصة علم الأثر القديمة والتاريخ (انظر على سبيل المثال العلمي المحلومية علم الأثر القديمة والتاريخ (انظر على سبيل المثال المحلماعي وبخاصة علم الأثر القديمة والتاريخ (انظر على سبيل المثال العلم الاجتماعي وبخاصة الموزن القديمة والتاريخ (انظر على سبيل المثال المحلماعي وبخاصة والتوزن القديمة والتاريخ النظر على سبيل المثال المحلماعي وبخاصة علم الأثر القديمة والتاريخ (انظر على سبيل المثال العلم الاجتماعي وبخاصة علم القديمة والتاريخ النظر على سبيل المثال العلم الاجتماعي وبخاصة علم القديمة والتاريخ النظر على سبيل المثال العلم الاجتماعي وبخاصة علم القديمة والتاريخ النظر على سبيل المثال العلم الاجتماعي وبخاصة علم الأثل القديمة والتاريخ النظر على سبيل المثال معمول العلمية الموزن القديمة والتاريخ العلم الطبيعي، وخاصة النسبية، وميكانيكا الكم، والكمياء النظرية، وعلم الورائة، وعلم الأحياء التطوري، وعلم النفس التجريسي عبر مرسة باقلوف (انظر مثلا 1981 العلم). ولكن محاو لاتهم الرجعية لم تتج الا في علم الأحياء وعلم النفس والدراسات الاجتماعية.

ومما يدعو إلى السخرية أن محاولة جعل العلم الاجتماعي علميا عن طريق "تطبيعه" أنتجت نتائج سياسية مماثلة. وبالفعل دعم علم الأحياء الاجتماعي الإنساني ووريثه علم النفس التطوري الشعبي، الرأي القديم القائل إن الطبيعة البشرية منتظمة وثابتة: وأننا عدولنون في الأساس ويهائم أنانية، وأنه على حين ولدت قلة منا في قصر مالك العزية، فإن القطبي كما معمي نيتشه الجماهير - قدر عليهم أن يكونوا من الرقي وزبدة القول أن الفلسفة والعلم لا إعفاء لهما من السياسة. والسبب هو أن كل حركة سياسية لها ايديولوجيا، وكل ايديولوجيا سياسية هى طريقة لرؤية المجتمع وتقويمه والتعامل معه. وما دام كل مجتمع حديث يرعى العلم والعلوم الإنسانية فإن كل ايديولوجيا سياسية جادة تتضمن سياسات العلم والعلوم الإنسانية. وإذا كانت هذه السياسات تقدمية، فسوف تؤيد هذه الفروع من الثقافة وتحترم حريتها. ولكن، مهما كان الحامى السياسى سمحا، فإنه من أصحاب المخالب، وربما يغوى باستعمالها. والدرس العملى واضح: اجتهد فى مناصرة قوة سياسية ولكن لا تتم معها. (المزيد عن علاقــة الفلـــــــة بالسياسة تجده فى 2009 Bunge).

## ملاحظات ختامية

إن المشكلات الفلسفية العلمية المهمة، مثل المشكلات المتعلقة بطبيعة المادة والعقل، لا يمكن مناقشتها بصعورة كافية إلا في إطار فلـسفى واسـع. ويجوز تلخيص الفلسفة المستخدمة في الكتاب الحالي على هذا النحو:



المادية

الفصل الثاني

## المادة الكلاسيكية: الأجسام والمجالات

ليس من الغريب أن يجرى تصور المادة بصور مختلفة فـى أزمـان مختلفة. ولقد خصصت هذا الفصل والفصل الذى يليه لتحديث مفهوم المادة. وسوف نسمى أى شيء مادى يأتى داخل نطاق الفيزياء الكلاسيكية باسم كلاسون classon، ونسمى أى شيء قابل للوصف، من حيث المبـدأ علـى الأقل، عن طريق نظرية الكم باسم الكوانتـون quanton. وذرات الغبـار، والكائنات الحية والمجرات كلاسونات classons، على حين أن الفوتونـات، والإلكترونات والموصلات العليا كوانتونات quanton.

وحظيت المادة باهتمام أساسى، تحت أسماء مختافة، من كل الأساق الأطولوجية (الميتافيزيقية)، وحتى من الأنساق التى تنكر وجودها. وعلى نحو قابل للجدل كل العلوم الواقعية (التجريبية) لا تدرس إلا الكائنات العينية (المادية)، من الفوتونات إلى الصخور إلى الكائنات الحية إلى المجتمعات. ومع ذلك احتال معظم الفلاسفة المعاصرين لتجاهل المفاهيم الحديثة للمادة. والسبب فى هذا فى جانب منه أن كثيرا من الميتافيزيقيين، تحت ريادة سول كريبكى وديفيد لويس، فصلوا التأمل حول عوالم ممكنة بسيطة مفهوميا بدلا من دراسة العالم المادى غير المرتب. (وتصور هم للإمكانية فقير جدا، إلى الرجة أنه لا يميز حتى بين الإمكانية المفهومية والفيزيائية). والشيء الذى لا يثير الدهشة أن تخيلاتهم، مثل تخيل الأرض التوأم الجافة، لم تساعد العلم، ودع عنك التكنولوجيا أو السياسة. ولم ينجحوا إلا فى صرف الانتباء عن المشكلات الجادة، المفهومية والعملية معا. وبصورة معبرة، لقد تقادوا بحزر التأمل حول بدائل ممكنة لعالمنا الاجتماعى المثير للشفقة إلى حد ما. وكانن فلسفاتهم مجرد ألعاب صالة.

وجرى التفكير في كثير من تصورات المادة على مدار خمسة آلاف عام مضت. على وجه الخصوص، نجد أن التصورات المضادة لما هو حسب إلى حد ما عن مجال القوة وموضوع الكم اعترضت على نحو انفرادي على تصورات أرسطو وحتى تصورات نيوتن للمادة. ومع ذلك لا يزال يوجد من الفلاسفة من يؤيد هيولومور فية hylomorphism أرسطو، التي وفقًا لها تكون الموضوعات الفيزيائية مركبات من المادة (السشيء المسادى أو الخسام) أو الصورة ( الشكل أو الخاصية)، والمادة تكون لاتحايزية وخامة منفعلة تنطبع عليها "الصور" forms من الخارج. وهكذا يرى باتريك سوبيس (Patrick) (Suppes 1974, 49 أن "الجسم مادة منحت بنية". ومثال ذلك منتجات صبائع الخزف التي يشكلها بطرق مختلفة. أما الأمثلة المضادة فهي الإلكترونات، والبروتونات، والفوتونات، والنيوترونات، التي ليس لها أشكال في ذلتها، ولا تشترك في مادة مشتركة، وإنما تشترك فقط في خصَّطتكم معيدة، أعنى الطاقة وكمية التحرك والدوران والقدرة على التقاعل مع الكاننيات المادية الأخرى. ومغزى هذا أن الأنطولوجيا المبنية بمقولات الجس المشترك لوجهة نظر قديمة منذ ألفى عام كان محتوما أن تكون مهجورة تماما ومن ثم عقيمة.

ابدا التصورات والمبادئ التقليدية: الآلية يبدو أن التصور المبكر للمادة كان تصورا عن المادة الخام أو المادة التى يبدو أن التصور المبكر للمادة كان تصورا عن المادة الخام أو المادة التى تصنع منها الأشياء أو يمكن أن تصنع منها ـ الحجر بالنسبة إلــى الفـوس، والماين بالنسبة إلى القدور، والبرونز بالنسبة إلى السيوف، وهام جرا. ووســع الزيون القدماء، الإغريق والهنود معا، هذا التصور للمادة القائم على مركزية الإنسان ليشمل كل الأشياء المادية، من الماء إلى الهواء إلى الأجسام السماوية والكائنات الحية. وكانوا يرون أن كل جزء من المــادة مؤلـف مــن ذرات ـ مسيمات بسيطة وصلبة ولها وجود مستقل وغيـر قابلـة لــلإدراك الحـسى وتتحرك فى الفراغ. ولم يبتكروا المذهب الذرى فقط وإنما ابتكـروا الماديـة أيضا، وهى رؤية العالم العلمانية المبكرة، والتى ترى أن كل ما يوجد يكون ماديا. وابتكر الذريون أيضا منهجية مصاحبة ألا وهى تفسير مـا هـو قابـل ماديا. وابتكر الذريون أيضا منهجية مصاحبة ألا وهى تفسير مـا هـو قابـل الإنراك الحسى (الظاهرى) عن طريق ما لا يقبل الإدراك الحسى.

وعارض أفلاطون المذهب الذرى والمادية معا معارضة شديدة، ووضع للطولوجيا مثالية ترى أن الأفكار وحدها هى للتي نتمتع بوجود مستقل وذاتية لحركة وكل شيء آخر ما هو إلا ظلال للأفكار باهتة وسريعة الزوال ومنفطة. زد على ذلك أن أفلاطون تمسك بأن الأفكار هي وحدها التي يمكن معرفتها، وأن للم بالأشياء المادية ليس ممكنا. وعلى هذا النحو كان البشير بالمثالية الحديثة، باستاء أنه - على خلاف معظم المثاليين المحدثين برهن على وياضبيات متقدق عليها بصورة مقنعة، وكتب بوضوح بقدر ما كان ممكنا في عصر في المؤلمينية وجاء أرسطو ليرفض المادية والمثالية معطان ووضعا المتي وحديث المتناوية المنابية الحديثة، هولومورفية، وهي نوع من التسوية يسميا المانية المنابية المحدثين المحدثين المنابية المنابية الحديثة، المنتاء لنه معلم المثاليين المحدثين المحدثين المعانية المنابية الحديثة، وجاء أرسطو ليرفض المادية والمثالية معطان ووضعت المنابية المنابية المنابية المنابية المنابية المنابية المنابية المحدثين المحدثين المحدثين المنابية المنابية المنابية المنابية المحدثين المحدثين المحدثين المعانية المابية المابية المابية المابية المنابية المنابية المحدثين المحدثين المحدثين الموادية منابية المنابية المحدثين المحدثين المابية المابية المابية المابية المحدثين المحدثين المحدثين المابية المابية المابية المابية المابية المابية المحدثين المابية المابية المحدثين المابية المابية المابية المحدثين المابية معظام المابية المحدثين المحدثين المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المحدثين المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية معطان المابية المحدثين المابية المحدثين المحدثين المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية المحدثين المابية مابية المابية الماب أنه بعد ذلك بثلاثة وعشرين قرنا يأتى برتراند رسل العظيم (Russel 1954, (Russel 2954, ويحيى على نحو غير مقصود الهيولومورفية تحت است "الواحدية المحايدة" neutral monism وتبعا لهذا المذهب "جزء من المادة يكون بنية منطقية مؤلفة من حوادث". وقدم وايتهد (Whitehesd 1929)، التذى شسارك رسل فى تأليف كتاب، وجهة نظر مماثلة وهى ميتافيزيقا العملية. ولم يدرك رسل ولا وايتهد أنه فى العلوم تفهم كل حادثة بوصفها تغيرا فى حالة كان عينى (مادى) ما.

وفى الوقت ذاته، أعلن الوضعى المنطقى رودلف كارناب (Rudolf) (Rudolf) الوقوف فوق المثالية والمادية. وبالفعل تبنى وجهة النظر الذاتية التى تمسك بها باركلى بوضوح وكانط بوضوح أقل، وتمسك بها مل وماخ تمسكا صريحا. وتقول هذه الوجهة من النظر إن الشيء العينى هو "إمكانية للإحساسات". ولم يدرك ماخ – وهو عالم النفس والفيزيائى المجرب البارز- ولا رسل ولا وايتهد، ولا كارناب أنه إذا صح هذا، فإن الفيزياء والكيمياء لن تستخدما إلا المفاهيم السيكولوجية، وسوف يفحص العلماء عقولهم عندما يزعمون دراسة النجوم، وذباب الفاكهة، وشركات الأعمال.

وفى غضون ذلك تجاهل الفيزيائيون والكيميائيون علم المنفس عند استعمال مفاهيم الكنلة، والقوة الدافعة والدوران والطاقة وخاصية التوصيل، والتكافؤ ونحو ذلك، أو عند تصميم الأدوات التجريبية وتسشغيلها. وفحص علماء النفس أمخاخ الآخرين وسلوكهم وعملياتهم العقلية بدلا من الانغماس فى الاستبطان. وربما يكون تأمل الذات ملائما للصوفية والمدمنين للمخدر، ولكن لا يحقق نقدما فى معرفة الواقع.



ومن حسن الحظ أن العلماء لم يحذوا حذو باركلى، وكانط، وما، وكونت، وماخ، ورسل، ووايتهد أو كارناب. وبدلا من ذلك واصلوا بحث المادة عن طريق الوسيلة الموضوعية إلى أبعد الحدود، أعنى المنهج العلمى. وعلى وجه الخصوص، رفض جاليليو، وديكارت، وبويا، وهوجنز، الأرسطية ودافعوا دفاعا جادا عن مفهوم المادة، وتمسكوا بأن الفيزياء هى علم المادة فى حركة، واعتنقوا الإبستمولوجيا الواقعية أيضا. (وأضحى يكارت قريبا من المادية فى عملين عظيمين لم يجرؤ على نشرهما ولكنهما تركا أثرا عظيما بعد وفاته: رسالة عن العالم ورسالة عسن الإنصان، ولم

وتبنى ثلاثة من الفلاسفة المؤثرين، هوبز، وجاسندى، ولوك، الذرية والواقعية، بالإضافة إلى مبدئها (الذى أحياه جاليليو وديكارت) القائل إن الأثياء المادية لها خصائص أولية أو موضوعية فقط، والخصائص الثانوية، مثل اللون والرائحة والطعم، تعتمد على الذات. وبطبيعة الحال، كانت مثل اللون والرائحة والطعم، تعتمد على الذات. وبطبيعة الحال، كانت ميكانيكا نيوتن هى الرؤية العلمية الأولى بمعنى الكلمة للمادية الميكانيكية (انظر 1986 Dijksterhuis). ومع ذلك لم يجرؤ أى مفكر من النين أسلفنا الإشارة إليهم، باستثناء هوبز، على الشك فى وجود الإله أو لامادية السنفس، نلك بأن ماديتهم كانت مقتصرة بحذر على الفيزياء والكيمياء.

أما الماديون والملحدون المحدثون الناضـجون وأصـحاب الجـرأة فهـم <sup>المهيبي</sup>وس، وهولباخ، ولامترى (انظر على سـبيل المثـال، Plekhanov 1967). ومع ذلك يجوز النظر إلى بندكت اسبينوزا وجون تولاند على أنهما من الماديين أيضاحتى برغم أنهما يعتبران من أنصار وحدة الوجود، ما داما يساويان الإــه والطبيعة. واحتال عالم النفس ديفيد هارتلى، مثل الكيميائي برستلى، على النمسك بالنظريات المادية في العقل بالإضافة إلى الاعتقادات المسيحية.

واحتفظ المؤسسون للعلم الحديث بالدين منفصلا عن البحث العلمي. واعتقد العلماء البيوريتانيون (أو قرروا على الأقل) أنه يتعين عليهم دراسة الخلق كطريقة لكشف النقاب عن عظمة الخالق. وكما كتب ميرتون (Merton) الخلق كطريقة لكشف النقاب عن عظمة الخالق. وكما كتب ميرتون (Merton) (136) , 100 في أطروحته للدكتوراة، أن هذا لم يأت من دراستهم للاهوت وإنما جاء بالأحرى من نسق القيم لديهم: "وهو مركب من مذهب المنفعة المتتكر بصعوبة، ومن اهتمام ضمن دنيوى، وفعل منهجى ومتواصل، وتجريبية تامة، ومن حق وحتى واجب الدراسة النقدية الحرة، ومن اللاتقليبية موتجريبية تامة، ومن حق وحتى واجب الدراسة النقدية الحرة، ومن الاتقليبية التزمت (البيوريتانيزم) \_ بقدر ما كانت منفتحة العقل في إنجلترا كانت ضيقة التزمت (البيوريتانيزم) \_ بقدر ما كانت منفتحة العقل في إنجلترا كانت ضيقة الأفق ومتعصبة عندما صدرت إلى أمريكا \_ أسهمت بشكل غير مقصود في نقدم العلم والتعزيز المصاحب لرؤية العالم المادية الحديثة في وقت مبكر.

لن مفهوم المادة المتأصل فى المادية الميكانيكية هو الذى كان سائدا فى الفترة ما بين ١٦٠٠ و ١٨٥٠ والطبيعة مادية برمتها وخاصعة للقانون؛ والقوانين الفيزيائية تسرى على كل مكان فى العالم. والميادة وإحدة: لا يوجد تمييز بين المادة الأرضية والسماوية. وتوضف الأشياء الملتية عن طريت الامتداد والشكل والكتلة وقابلية التحرك. وفى الكتاباط المريدة يعد الضعه، ولا يزال فى غالب الأمر، متميزا من المادة، وعز أن معظم الفلاسفة المانين اعتبرو، دائما نوعا من المادة. صحيح أن الميكانيكا الكلاسيكية تستخدم مفهوم كتلة النقطة [ نقطة نظرية مع كتلة منسوبة إليها ] (أو بالأحرى النقطة ذات الكتلة)، والتي لـيس لها امتداد بطبيعة الحال. ولكن هذا يفهم دائما على أنه نموذج مبسط لجـ سم ممتد، متلما يعتبر بحق شعاع الضوء في علم البصريات الهندسي حزمية ضوئية ذات أسلوب معين. ومنذ عام ١٧٥٠ فصاعدا، جـرى النظـر المـ السوائل والغازات، مع أنها ليست صلبة، على أنها تتشكل من جسيمات صلبة يزات وجزيئات. والنظرية الذرية التي وضعها الكيميائيون في القرن الناسع عشر احتفظت بوجهة النظر القديمة في الذرات بوصفها كرات صلية بالغة الصغر أو أنظمة من هذه الكرات. ولكن جاعت الفيزياء النووية التجريبية في وقت مبكر من القرن الماضي وغيرت هذه الصورة البسيطة تغييرا جذريا: فقد أثبت رذر فورد أن الذرات مجوفة في غالب الأمر، ومن ثم قابلة للاختراق. الشخص العادي ومعظم الفلاسفة فقط يحتفظون بالتفكير في المادة بوصفها صلبة وغير قابلة للاختراق ومنفعلة.

وطوال الفترة التى سيطرت فيها الميكانيكية، افترض أن المكان والزمان بشكلان وعاء لاماديا ومن ثم غير قابل للتغيير للأشياء المادية ومسرح الأحداث. وعلى وجه الخصوص، افترض أن المكان والمسافة والدوام مطلقة بمعنى أنها لا تعتمد على الأشياء المادية وتغير اتها. وجرد جاليليو المكان من مفخرة المكان التى نسبها أرسطو إليه: إذ إن الأماكن تكون قابلة للاستبدال ما لم تشغلها أشياء مختلفة، وبالتالى تكون قوانين الحركة ثابتة تحت الإزاحة (مبدأ النسبية عند جاليليو). وهكذا فإن تحول الحركة إلى سكون مجرد تغير فى إطار الإشارة. وأيضا الحركة المعتقدية الموحدة ليست تغيرا حقيقيا. وإنما حركة مُسَرِّعة فقط، وتغير الجسم الساقط بحرية هو تغير حقيقى. ومن ثم، فإن الحركة المستقيمة عند مسافة ثابتة لا يمكن أن تكون سببا ولا نتيجة. وبعبارة أخرى، الحركة من هذا النوع ليست سلسلة سببية، حيث تكون كل نتيجة هى السبب لحادثة أخرى.

وفكر نيوتن فى أن المكان والزمان عضوان حسيان للإله، ولكنه امتسع عن أن ينسب إليهما أى خصائص روحية، ولم يقلق نفسه بمزيد من البحث فى هذا الأمر. على أن ليبنتز وحده همو الذي غسامر بطرح المسؤل الأنطولوجى الصعب: "ما المكان والزمان؟" وأحيا أيضا وجهة النظر العلاقية (أو النعتية) القائلة إن المكان والزمان، بعيدا عن الوجود بذاتهما، علاقات بن الأشياء والحوادث. ولكن ميتافيزيقا ليبنتز كانت غير واضحة وهامشية شأنها فى ذلك شأن الفيزياء لديه. وبصورة ممائلة، دعوى كانط القائلة إن المكان فى ذلك شأن الفيزياء لديه. وبصورة ممائلة، دعوى كانط القائلة إن المكان والزمان ذاتيان تجاهلها العلماء (وحاول جوهان هاينريتش، صاحب الثقافة الموسوعية المدهشة، إقناعه بأنه على خطأ فى هذه النقطة، ولكنه لم ينجح). وبعد ذلك أعاد ماخ إحياء وجهة النظر العلاقية، وأحيتها مرة أخرى، فى الفيزياء، نظريتان فى النسبية.

وافترض أصحاب النزعة الميكانيكية أن المادة تملك بعص الملامح الإضافية، وكلها حدسية، ولكن هذه الافتراضات المسبقة لم تصبح واضحة إلا عندما شكت فيها نظرية الكم التي وضعت حوالي عام ١٩٢٥. والملمح العام هكذا هو أن كل الكميات الفيزيائية، مسع الاسستثناء الممكن لـبعض الخصائص في الكون ككل، متناهية. وبالتسالي فسإن أي نظريسة نتيضمن لامتناهيات لا بد من أن تكون كاذبة. واللعنة على اللامتناهيات الفيزيائية ربما نستثنى منها شيئين: حجم الكون وعرور وبالفعل، حتى كتابة هذه السطور نحن لا نعرف ما إذا كان الكون وعرور وبالفعل، حتى كتابة هذه السطور نحن لا نعرف ما إذا كان الكون متابعا فى الحير أو غير متناه. ولا توجد حجة مفروضة على بداية الزمان. ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن ليست ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن ليست لو نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن ليست ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن ليست ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن ليست ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن أو الإمان. ولا نستطيع الفلسفة أن تساعد فى سؤال اللاتناهى المكانى، ولكن أو الإمان.

٥-٥- ٥، ٥-٥- ٥، ٥-٥- ٥، ٥٠ الذي يفترض عادة أنه قد حدث ما بين ١٠ ٥، ٥ ماذا عن الانفجار الكبير، الذي يفترض عادة أنه قد حدث ما بين ١٠ ٥، ٥، ١٠ ماذا عن ماذا عن هذا السؤال: الأتل عن هذا السؤال:

١- حدث الانفجار الكبير، وكان خلق الإله للأشياء من العدم. وهذه الإجابة غير مقبولة بوضوح لدى علم الكون الفيزيائى، لأنها تستدعى منا هــو

خارق للطبيعة وتخرج على مبدأ لوكريتيوس لا شيء من لا شيء.

٢- الانفجار الكبير هو وحده أبسط تفسير للتفرد الحادث فى النموذج البسيط من كل النماذج الكونية. ويفترض هذا النموذج أن الكون هو البالون من كل النماذج الكونية. ويفترض هذا النموذج أن الكون هو البالون الكبر، وأن هناك زمانا كونيا بالإضافة إلى الأزمنة المجلية التي لا تحصى والمرتبطة بكل إطارات المرجع الممكنة. وكما حاول ليفي ليلوند (1900 لمرتبطة بكل إطارات المرجع الممكنة. وكما حاول ليفي من ليلوند (1900 ليفرن على أنه حتى التسميلية يهذا النموذج لا المربع المرتبطة بكل إطارات المرجع الممكنة. وكما حاول ليفي من ليلوند (1900 ليفرن على أنه حتى التسميلية يهذا النموذج لا يفرض علينا تفسير الزمان الذي كان عنده في التسميلية إلى مغرا بوصفه أصلا للكون. وهذا لأن النموذج ليس معرفة يالسيسة المرابية المرابية النموذج لا يفرض علينا تفسير الزمان الذي كان عنده في المحمة المرابية المرابية

مستحيلة فيزيائيا. وتبنى هذا الاتجاه المتزن قاد ليفسى- ليبلونسد إلى استنتاج أن الانفجار الكبير لم يحدث أبدا.

٣- حدث الانفجار الكبير، ولكنه كان التوسع المفاجئ والعسالمي النطساق للكون الذي وجد مبكرا في حالة لا نعرف عنها شيئًا. ولن نكتشف أبدًا أى شيء حول الكون قبل الانفجار العظيم، لأن الانفجار دمر السجلان. وهناك إمكانية واحدة مفادها أن الحدث يكمن في الانبثاق المفاجئ للمادة العادية (الإلكترونات، والفوتونات، ونحو ذلك) بعيدًا عبن الفراغ الإلكترودينامي السابق على الوجود، أو مكان ممتلئ بجسيمات فعلية. ولكن إذا أخذنا بعين الاعتبار ندرة المعطيات الفلكية، والتخيل المفـرط لعلماء الكون، أقترح بأن نعلق الحكم حتى توضع نماذج كونية واقعيـــة إلى حد بعيد.

ومهما يكن من أمر، يجب أن ننتبه إلى تحذير تولمان (Tolman 1934, (488 في رسالته الضخمة: "يجب أن نكون على حذر إلى حد بعيد للاحتفاظ بأحكامنا غير متأثرة بمطالب اللاهــوت ولا تحرفهـــا الآمـــال والمخــاوف البشرية. واكتشاف النماذج التي تبدأ توسعا من الحالة الفريدة لحجم الــصفر، بِجِبِ أَلا بِخْتَلْطُ بِدَلَيْلُ عَلَى أَنِ الْكُونِ الْفَعَلَى خَلْقَ فَسَى زِمْسَانِ مُتَسَاه فَــ

واللامتناهيات المشهورة الإضافية هي طاقات مأخذ الشحنة الكهربائيـــة وطاقات مستوى الموجة الكهرومغناطيسية. وهذه نقسائص لا ســبيل إلــى اجتنابها في الديناميكا الكهربائية الكلاسيكية. وتتضمن الديناميكا الكهربائيـــة الكمية حيلا مناسبة (إجراءات "إعادة إضفاء الصفة السوية علمي الأنسياء")

نفى مثل هذه النتوءات الصغيرة بوصفها شامات. وعلى حين قبلها معظم البزيائيين، نجد قلة منهم، بما فى ذلك كاتب هذه السطور، يعتبرونها بدائل مزنة لا بد من أن تكون غائبة فى نظريات أفضل.

ومع ذلك، دعنا نُعُد إلى مهمة الإنصات إلى الجوانب المشتركة إلى حد بعد في الطبيعة. السمة الأخرى العامة على نحو مفترض هي الاستمرارية: الطبيعة لا تحدث قفزات (الطبيعة لا تسير قفزا) Continuity: natura non facit (الطبيعة لا تسير قفزا) salus salus. كل التغييرات تدريجية، وليست متقطعة: فلا يمكن أن توجد قفزات كمبة. وعلى وجه الخصوص، تزيد طاقة الجسم أو تتقص بطريقة مستمرة. (النظير الرياضي: كل الدوال التي تمثل الأحجام الفيزيائية الأساسية متدفقة، مستمرة في أفضل الحالات، ومستمرة بطريقة القطعة في أسوأ الحالات).

ومع ذلك، تسلم الفيزياء الكلاسيكية بحالات انقطاع عديدة، مثل التغير المفاجئ فى سرعة جسم صلب عند التأثير فى سطح صلب؛ وتأثيرات بداية لا نعد، وظهور فئة لا تعد من طرق ذبذبة الجسم المرن؛ تحولات المشكل، مثل السائل -> غاز، والمغناطيسية المتوازية -> المغتاطيسية الحديدية، وتكمية الشحنة الكهربائية التى اكتشفها فاراداي فى التحليل الكهربائي،

والخاصية الأخرى العامة المزعومة للأشياء هي الفردية individuality. كل شيء له بعض الخصائص التي تميزه أو تجعله فريدا في الشكل، وإذا الملك شيئان الخصائص نفسها على وجه الدقة، فسيكونان مثلقا والحدا ولكن ماذا لو تبين في نهاية الأمر أن شيئين، وعم المتلاقها، فتكافأن، ومن شير المرا لو تبين في نهاية الأمر أن شيئين، وعم المتلاقها، فتكافأن، ومن شير فلبلن للاستبدال؟ في الفيزياء الكلامييكية معوف يحفظ كل شيريء منهك بقرد، ولا يكون الحال هكذا في فيزياء الكلامييكية (انظر الجزء ٢ م)

133

والسمة ألإضافية التي تنسب بصورة تقليدية إلـــي المـــادة، وإن كانـــت بصورة ضمنية فقط، هي قابلية الانفصال separability. ما دامت كل القوى الكلاسيكية تضعف مع المسافة، عندما ينفجر شيء مركب، تتفاعل أجرزاؤه تفاعلا قويا أقل فأقل بقدر ما يتقلص الواحد من الآخر، حتى تنتهى إلسى أن تكون منفصلة عمليا. والخلاصة هي افتراض أنه عندما تتفكيك الأنظمية، تصبح مكوناتها مستقلة بشكل تبادلي. ومرة أخرى حددت فيزياء الكم مجال هذا المبدأ. (أنظر الجزء ٣-٣ عن التشابك).

والملمح الثالث الذي يستخدم بحيث ينسب إلى المادة هو أنها توجد في مكان وزمان، ويتم التفكير فيهما بوصفهما أوعية أو مراحل عامة ومحايدة، وبوصفهما شواهد غير متحيزة لكل الأحداث. وبعبارة أخرى يجرى النظــر إلى الزمان والمكان على أنهما يشكلان شبكة متصالبة مستقلة غير متحيــزة لتقلبات المادة.

ومن المسلم به أن الفراغات، أو المناطق الخالية تمامـــا مـــن الأشــياء المادية، ليست لها خصائص فيزيانية، ومن ثم ليست أشياء ماديــة. ووضــع الذريون القدماء المسألة بهذه الطريقة: الكون مجموعة من الذرات المندفعــة بسرعة في الخلاء. وبالتالي سيكون المكان الفارغ منسسجما مسع الفسراغ. كلاهما لامادى ومن ثم غير فعال. وكانت الديناميكا الكهربائية للكم تــدميرا لهذا الفرض لثلاثة قرون بعد أن وضع أوتو فون جريكه آلةٍ الفراغ الأولى. وأنرت نجربته المنيرة تأنيرا قويا في الفيزياء والفلسفة: ذلك بأنها دافعت عن النرية، وللسبب ذاته، كذبت تأملات الامتلاء لدى أرسطو وديكارت. زد على ذلك أن تجربة جريكه عندما دافعت عن الذرية أضعفت الدين، مسا دامست النرية و الإبيقورية و المادية و "مـــذهب الإلحـــاد" متر ادفــة مـــن ناحيــة الاستعمال. ومع ذلك دعنا نتقدم.

استخدمت السلبية passivity أو القصور الذاتي بوصفها سمة إضافية المادة. ومعنى هذا أن كل التغييرات في الشيء المادي يفترض أن تتشأ من خارجه: كل شيء يتحرك يتحرك بآخر. وأدى هذا الافتراض إما إلى تراجع لا نهائي أو التسليم بالمحرك الأول اللامادي. ولم تقنع النتيجة الأولى أي شخص، ويمكن أن ترضى النتيجة الثانية، حل أرسطو، المؤمنين بإله واحد. أما الماديون المستقيمون على مبدئهم فلا يمكن أن يعتر فوا بمسلمة السلبية، لائهم تعلموا من العلم ما يتعلق بالانبثاق، والتنظيم الذاتي التلقائي، وتستكيل النموذج. انظر فقط إلى الكتل التلجية الرقيقة، والبلورات، والأزهار والطيور، وعلى حد تعبير فيليب بال (Philip Ball 2001) في كتاب جميان: الطبيعة نسبج مزدان بالرسوم والصور ذاتي الصنع.

(تحذير: المدرسة النمساوية فــى الاقتـصاد ومعظـم الإيـديولوجيين المحافظين الجدد هم من كبار المعتقدين فــى التلقائيـة لأنهـم أرادوا "لليـد الخفية"، وليس الدولة، أن نتظم السوق، حتى على حساب أولئـك الـذين لا بستطيعون أن يقدموا مشروعا حـرا. ولا يعترفون بـأن كـل الأنظمـة الاصطناعية مبنية. ومن ثم ليست إلا ذاتية التنظيم وآلية. ويسلم كل شخص بأن أسوأ أزمتين فى الاقتصاد شهدتهما العصور الحديثة – بدأتا فــى عـام ١٩٢٩ و٢٠٠٨ – نشأتا من ارتخاء حالات التحكم فى السوق).

والنتيجة الطبيعية لمعتقد السلبية هي المبدأ القائل إنه لا شيء ما عدا الإله <sup>يعلل</sup> ذاته: الإله الأعلى وحده هو علة ذاته causa sui ويرفض الطبيعيون هذه الدعوى عندما يصرون على أن الطبيعة أحدثت ذاتها. (تحذير: يجب الا نفهم هذه العبارة فهما حرفيا، لأن الحوادث، وليست الأشياء، هى التى تقسيم العلاقة السببية. والصورة الصحيحة من الدعوى موضوع البحث هسى أن الطبيعة مستقلة بذاتها، أو مكتفية ذاتيا).

والنتيجة الثانية المترتبة على المبدأ القائل إن المادة سلبية هى المسلمة الأرسطية (والتي صاغها بالفعل في أول الأمر أتباعه في العصور الوسطى) متى توقفت العلة، توقف المعلول causa cessante, cessat effectus، أعنى المعلولات تتوقف على العلل. وأنكر نيوتن بصورة ضمنية هذه القضية عندا وضع مبدأ القصور الذاتي. ولكن هذا لم يمنع السلوكيين من الاستمرار في الأمر، وقرروا أن كل الاستجابات تخمد عندما تتوقف المثيرات المناظرة، وغضوا الطرف عن الأمتلة المضادة المشهورة مثل الصور اللحقة والآلام التي نحس بها لفترة طويلة بعد أسبابها، وهلم جرا. وصموا على غض الطرف عن الأحداث العقلية التقائية لأنهم رفضوا دراسة المخ، الذى ينفق كل ميزانية طاقته تقريبا في عمليات لا تحصديها مثيرات خارجية (انظر الجزء ٩-٣).

والنتيجة الأخرى للسلبية التى تنسب صوريا إلى المسادة هـ الثبات stability: يجوز أن تتغير الأشياء المادية بالتأكيد كنتيجة إما لقوى خارجيـة أو ضغوط داخلية، ولكنها لا تتغير فى غياب أى منهما. ومعنى هذا أن فقـد الكتلة والاضمحلال أو التتاقص الإشعاعى والإشـعاعى النـشاط التقـائى مستبعد، وبالتالى نربح الكتلة والنتظيم الذاتى التلقائي. وللسبب نفـسه، فـان نطلاقات الخلية العصبية التلقائية والعمليات العقلية غير المرتبطـة بمثيـر تكون مستحيلة. ومذهب المثير- الاسـتجابة التسام أو المـذهب الـسلوكى، بالإضافة إلى افتراض أن المخ المنعزل لابد من أن يكون غير فعال باستثناء الوظائف المألوفة - هى أمثلة للقاعدة المشائية القائلة لا شيء يتحرك بذاتــه (المزيد عن فاعلية المخ ذاتية التوليد فى الجزء ٩-٣).

<sup>'</sup> والمبدأ المرتبط غير أنه أكثر شمو لا هو مبدأ بقاء المادة for induced of والمبدأ المرتبط غير أنه أكثر شمو لا هو مبدأ بقاء المادة for matter الذي قرره في أول الأمر لوكريتيوس: لا شيء من لا شسيء. وهذه المسلمة صاغها أو لا بطريقة كمية لا فوازييه بوصفها بقاء الكتلة المسلمة صاغها أو لا بطريقة كمية لا فوازييه بوصفها بقاء الكتلة ومنو ما معن من المسلمة المسلمة معاني المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى كمية المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى كمية المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى كمية المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى كمية المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى كمية المادة بدلا من القصور الذاتي). وبعد نصف قرن عاودت المسلمة معنى المعنى أي المبدأ الأول للديناميكا الحرارية. وكما سنرى في الجزء ٩-٣ لمنام مغلق، أو المبدأ الأول للديناميكا الحرارية. وكما سنرى في الجزء ٩-٣ النظام مغلق، أو المبدأ الأول للديناميكا الحرارية. وكما سنرى في الجزء ٩-٣ معنى التقى الكتلة في تغييرات معينة، على حين يفترض أن الطاقة تبقى في كل نظام مغلق، أو المبدأ الأول للديناميكا الحرارية. وكما سنرى في الجزء ٩-٣ معنى منام مغلق، أو المبدأ الأول للديناميكا الحرارية. وكما سنرى في الجزء ٩-٣ معنى معنيرات. (وبالفعل ما يبقى هو توزيع الطاقة ومتوسطه). ولكن الكتلة والطاقة والطاقة راحمتان وليستا شيئين. وبالتالى فإن مبدأ البقاء عند لوكريتيوس قد بقـ... (صحيح أنه في الديناميكا الكهربائية الكمية هناك حديث عن عمليات "بالقوة" لا معنى فيها الطاقة. ولكن يجوز الجدل بأن هذه العمليات تخيلية شأنها في ذلــك (من الحركات إلى الماضى، ولذلك فالامسم الصحيح هو "بالقوة".

٢-٢ ملامح إضافية للصورة الكلاسيكية

الملمح الآخر الواضح ظاهريا للأشياء المادية هو أن قيم كل خصائصها <sup>حادة بد</sup>لا من أن تكون غير حادة. وبلغة ميتافيزيقية معاصرة: كل الكلمات <sup>والعبارات</sup> المجازية جيدة التعريف. على سبيل المثال، كل قيم الوضع <sup>والسرعة</sup> دقيقة. (وإن شئت الكلام بطريقة رياضية فقُل: كل المتغيرات الفيزيائية يمكن تمثيلها عن طريق دوال ذات قيم حقيقية. وبالتالي فإن وضع الكتلة المنتظمة ك، في وقت ت، وبالنسبة لإطار مرجعي ط، تكون س (ك، ت، ط) = < ص، ع، ل >، ثلاثي من الأعداد الحقيقية). وفي حدود مجازية: العالم له خطوط كفافية ومعرفتنا فقط به ربما تكون ضبابية. وكذبت فيزيساء الكم هذه المسلمة: وأثبتت أن كل الخصائص الديناميكية غير حادة بدلا من أن تكون حادة (الجزء ٣-٢). S.

وهناك تسليم بمبدأين يتعلقان بالأسباب والنتائج: مبدأ التقدم antecedence والسببية causality (انظر Bunge 1959a). يقرر مبدأ التقدم أن الأسـباب (أو المدخلات) تتقدم على نتائجها (أو مخرجاتها)، أو أن الماضى يحدد الحاضر. ويقرر مبدأ السببية أن كل حادثة يحدثها تغير آخر ما: ولا توجد تلقائيـــة أو تحديد ذاتى. والشيء المحقق أن هناك وفرة صدف، ولكن يفترض أنها تكمن في تقاطع المسارات السببية المستقلة كما افترض كريسيبوس الرواقي.

وفى الفيزياء الكلاسيكية يتم التفكير دائما في المــصادفة أو العــشوائية بوصفها تنتج من سببية عند مستوى أدنى. وعند المستوى الأدنى \_ المستوى الذرى - يفترض أن كل شيء يعمل بـــشكل ســببى. باختــصار: لا توجــد مصادفة أساسية أو لا تقبل الرد. ودمرت فيزياء الكم هذا المبدأ لرؤية العالم الميكانيكية: إذ إننا نعرف الآن أن الرأى المقابل الدقيق صحيح \_ أنسه عند المستوى الأدنى، نظهر العشوائية التي لا تقبل الرد بالإضافة إلى الــسببية، متلما ظن أبيقور ولوكرينيوس. وسوف ندرك أيضا أن الفكــرة القائلـــة إن المصادفة إن هي إلا جهل هي فكرة خاطئة تماما: إذ إن المسصادفة توجسد بالنسبة لكائن واقعى وحتى كلى العلم. على سبيل المثال، خلسط مجموعسة جديدة من ورق اللعب يحول النظام إلى فوضي، وهذا ليس شيئًا إلا

المصادفة، حتى لو استطاع الكائن كلى العلم أن يتبع بيقين مسار كل ورقة. وعلى العكس، يبقى مبدأ التقدم. وبعيدا عن أن يكون خيالا ميتافيزيقيا تافها فإنه يستخدم في العلوم للتخلص من الخطأ. على سبيل المثال، يستخدم المبدأ للرفض بوصفه خاليا من المعنى من الناحية الفيزيائية لأحد الحلول المصحيحة رياضيا لمعادلات النظرية الكهرومغناطيسية، أعنى الاحتمالات المتقدمة. وتبعا لهذه الاحتمالات، هناك مجالات كهرومغناطيسية تأتى من المــستقبل، وهــذه يحكم عليها بأنها صادقة رياضيا ولكنها كانبة تجريبيا، وبمصورة مماثلة، الفرض السابق على الإدراك، الذي يتمسك به معظم أصحاب البار اسيكولوجيا [علم نفس الظواهر الشاذة]، يمكن رفضه حالا لأنه يتصمن خيسالا بسأن المستقبل، الذي لم يوجد بعد، يمكن أن يؤثر في الذات الإدراكية. صحيح أن ريتشارد فينمان وغيره من الفيزيائيين النظريين اعتبروا الإكترون الموجب (البوزيترون) إلكترونا سالبا يذهب إلى الماضى، لأن بعض الصيغ تظل ثابتة عد العكس المشترك للزمان وعلامات الشحن الكهربائي. ولكن علماء الغزياء التجريبيين لم ينخدعوا أبدا: لقد عرفوا أن من المستحيل العودة في الزمان لأن الماضى ليس بعيدا \_ لقد أخلصوا لمبدأ التقدم

ويمكن الاستشهاد بمبدأ التقدم، بالإضافة إلى مبدأ لوكريتي وس؛ ضد مذهب الخلق الكونى والأحيائى. وبالفعل يرفض المبدءان رفضا تاما أى <sup>تقرير</sup> عن البداية المطلقة لأى شيء مادى. وعلى وجه الخصوص، ربما يفهم <sup>الانفجار</sup> الكبير بوصفه البداية لمرحلة جديدة فى التاريخ اللمتناهى للعالم بدلا <sup>من أن</sup> يفهم على أنه بدايته المطلقة: معروف أن الأنواع الأحيائية الجديدة تطورت من أسلافها وفقًا لشجرة الحياة عند دارون؛ والكائنات الحية الممعنة في القدم يفترض أنها ركبت ذاتها من أسلاف لاحيوية. وخلاصة القــول، لا توجد بدايات مطلقة. وعلى هذا النحو يستلزم المـــذهب الطبيعـــى المتــسق، والآلية على وجه الخصوص، مذهب الإلحاد، أو على الأقل البدعة الربوبيـــة القائلة إن الإله ترك العالم لمصبره الآلى حالما أبدع المادة ووهبها قوانينهما التي لا تقبل التغيير (Descartes 1664, 37).

إذن هناك مبدأ الفعل الأقل least action، والذي وفقًا له في كل الحركات يكون فعل النظام الميكانيكي هو الممكن الأقل \_ أو بصفة عامة إمـــا الحــد الأدنى أو الحد الأقصى. (وفي الميكانيكا التحليلية يكون الفعل للشيء خاصبة عالمية له تعرف بوصفها الزمان المتمم للاختلاف بـــين الطاقـــة الحركيــة والكامنة). وهذا المبدأ خليق بالملاحظة لأسباب عديدة: إنه يهتم بالتاريخ التام للشيء؛ ويستلزم معادلاته للحركة؛ ويميز تمييزا صارما الإمكانية الفيزيائيـــة من الإمكانية المفهومية؛ ويظهر في كل فـروع الفيزيـاء (انظـر \_lanczos 1949). وفي القرن الثامن عشر استعمله بيير موبرتيــوس للبر هنــة علــي اقتصاد الخالق، والذي أغضب مرح فولتير؛ وبعد قرنين من الزمان استعمل ماكس بلانك هذا المبدأ لإثبات ذكاء الخالق.

وأخيرا دعنا نلقِ نظرة خاطفة على نظرية العماء chaos theory، والتي تعرف جيدا بوصفها ديناميكا غير خطية. والسؤال عما إذا كانت هذه النظرية نتطلب أى تغييرات إيستمولوجية مهمة، وخاصة فيما يتعلق بقابلية التنبؤ، لا يزال سؤالا مفتوحا لم يفصل فيه بعد. على أن الشيء الذى يتجاوز الخـــــلف هو أن نظرية العماء لها علم موسع، عن طريقة در اسة حسالات عدم

<sub>الاست</sub>قرار، أو حالات الأسباب الصغيرة والنتائج الكبيرة، مثل كتل الــــتلج أو الصغر التي تنهار على جانب الجبل (انظر Glass and Muckey 1988). وبعض حالات النجاح الجديرة بالملاحظة لنظرية العماء لها اكتشاف أن

بعض مدارات أنظمة الجسم الثلاثية عمائية وأول تقرير عـن الانفجـارات الدرية وحالات الضجيج للسكان التافهين. وعلى العكس، نجد أن التـأملات في الطبيعة العمائية للتمرد السياسي مجرد تشابهات سطحية.

لاحظ أن أى نموذج نظرى للعماء لعمليات واقعية يكون أكثر من فئة من المعادلات التفاضلية غير الخطية أو متناهية الاختلاف: إذ إن هذه لا بد من ان نكون ملحقة بتفسير واقعى (لرموز الدالة بوصفها خصائص). ومعنى هذا أنه ما لم توضع بعض الرموز لتمثيل كميات التحرك أو معدل التغير (القوى)، فسوف يكون النموذج وصفيا بشكل تام، لأن التفسير يتطلب الآلية، التى بدورها تتطلب الطاقة.

وأخيرا هناك زوج من الملاحظات اللغوية حول نظرية العماء. أولا، توحى حالات نجاحها فى تفسير حالات لااطرادية معينة بالتخلى عن التطابق التقليدى "للقانون" و"الإطراء". ثانيا، يجب أن يكون واضحا أن "عماء" اسم مغلوط، ما دامت كل المعادلات النظرية للعماء تعبر عن تغيرات قانونية، ومن ثم فإن "الديناميكا غير الخطية" الملتبسة هى الاسم الجدير بالتغضيل.

خلاصة القول أن رؤية العالم الميكانيكية تسلم بأن الكون موضوعى، و<sup>مادى</sup> بكل معنى الكلمة، وقانونى فرق وقيت واحيد، وتتعارض هذه الكسمولوجيا تعارضا شديدا مع وجهة نظر باركلى، وهيوم، وكانط وخلفائهم، <sup>وعلى</sup> وجه الخصوص، من الوضعيين، والوضعيين المنطقيين، والحدسيين، والحالمين بعوالم متعددة \_ وجهة النظر المتركزة حول السذات (الظاهراتيمة خاصة) واللامادية، وغير الخاضعة للقانون.

وأرى أن فى هذا القدر كفاية بالنسبة لرؤية العالم الميكانيكيــة. ودعنا الآن ننظر إلى أفولها. وسوف نرى أن الآلية قد فندت فى نهاية المطاف فى التفصيلات وليس فى التــصور الكلــى: إذ بقيــت الموضــوعية والماديــة والخضوع للقانون حتى وإن أزيلت القيود الميكانيكية على المادة والقانون.

٣-٢ أفول الآلية: المجالات

سادت الآلية في الفيزياء حتى منتصف القرن التاسع عشر. وأخذت في الأفول على نحو لا يعنى الإلغاء خلال النصف الثانى من هذا القرن كنتيجة لظهور أربع أفكار جديدة: فكرة مجال القوة، والطاقة، والمصادفة، والتمييز المجهري - العياني (انظر 1939 darbo).

وقدم مايكل فاراداى فكرة عن نوع جديد بصورة جذرية من المادة الا وهو مجال القوة field of force، والمجال الكهر ومغناطيس على وجه الخصوص، والمجال الفيزيائى هو حقل من الزمان ـ المكان الذى يكون لكل نقطة فيه خاصبة فيزيائية أو أكثر، مثل كثافة الطاقة. ولب نظرية المجال هو فنة من معادلات المجال التى تصف توزيع الخصائص الفيزيائية موضع البحث وتغيرها، وأخص ما تمتاز به نظريات المجال بالمقارنة مع المبكليكا هو أنها لا نتضمن متغيرات الوضع ـ أعنى إحداثيات معتمدة على الرمان وبالتالى لا يمكن نفسيرها فى حدود الجسيمات. والحالمين بعوالم متعددة \_ وجهة النظر المتركزة حول السذات (الظاهراتيمة خاصة) واللامادية، وغير الخاضعة للقانون.

وأرى أن فى هذا القدر كفاية بالنسبة لرؤية العالم الميكانيكيــة. ودعنا الآن ننظر إلى أفولها. وسوف نرى أن الآلية قد فندت فى نهاية المطاف فى التفصيلات وليس فى التــصور الكلــى: إذ بقيــت الموضــوعية والماديــة والخضوع للقانون حتى وإن أزيلت القيود الميكانيكية على المادة والقانون.

٣-٢ أفول الآلية: المجالات

سادت الآلية في الفيزياء حتى منتصف القرن التاسع عشر. وأخذت في الأفول على نحو لا يعنى الإلغاء خلال النصف الثانى من هذا القرن كنتيجة لظهور أربع أفكار جديدة: فكرة مجال القوة، والطاقة، والمصادفة، والتمييز المجهري - العياني (انظر 1939 darbo).

وقدم مايكل فاراداى فكرة عن نوع جديد بصورة جذرية من المادة الا وهو مجال القوة field of force، والمجال الكهر ومغناطيس على وجه الخصوص، والمجال الفيزيائى هو حقل من الزمان ـ المكان الذى يكون لكل نقطة فيه خاصبة فيزيائية أو أكثر، مثل كثافة الطاقة. ولب نظرية المجال هو فنة من معادلات المجال التى تصف توزيع الخصائص الفيزيائية موضع البحث وتغيرها، وأخص ما تمتاز به نظريات المجال بالمقارنة مع المبكليكا هو أنها لا نتضمن متغيرات الوضع ـ أعنى إحداثيات معتمدة على الرمان وبالتالى لا يمكن نفسيرها فى حدود الجسيمات. والمجال الكهرومغناطيسى يصاحب المشحنات والتيارات الكهربائية ويربط بينها، ولكن - كما يتضح فيما بعد - يمكن أن يستمر بشكل مستقل عن مصادره وعن الوسيط الذى يوجد فيه، وتدرس الديناميكا الكهربائية المجالات التى تصاحب الأجسام المشحونة كهربائيا، بالإضافة إلى المجالات التى توادها الشحنات المتذبذبة والتيارات الكهربائية والتى تصبح منفصلة عن مصادرها، وربما تمتصها الأجسام فى آخر الأمر. وعلى هذا النحو، على خلاف الميكانيكا الكلاسيكية، تدرس الديناميكا الكهربائية تغيرات كيفية معينة بالإضافة إلى تغيرات كمية فحسب.

وعلى خلاف نظرية أمبير، نجد أن النظريات الكهرومغناطيسية، التم حلت محلها، والتى وضع مخططا لها مايكل فار اداى فى عام ١٨٣١ وأتمها جيس كلاك ماكسويل فى عام ١٨٦٥، رفضت فكرة الفعل فى مسافة؛ ذلك بأنها سلمت بأن المكان بين الأجسام المشحونة كهربائيا يكون ممتلئا بمجال، وأن كل الأفعال بين هذه الأجسام تتوسطها مجالات. زن على ذلك أن النظرية الرياضية، عند ماكسويل عن هذه المجالات افتر من وجود موجات كمرومغناطيسية قدمها هينريج هرتز وقاسها بعد عشر سنوات من وفاة ماكسويل. وتبين فى نهاية الأمر أن الأشعة الصوئية والإشارات اللاسلكية إن هى إلا مجموعات من الموجات الكهر ومعاطلسية. واكتشف فيما بعد أن الأشعة السينية ديمها هي إيضا موجات الكهر ومعاطلسية.

ورأى أينشتين (Einstein 1934, 213) أن تحول مفهوم الواقع الذي أحدثته نظرية فار اداى ماكسويل مراجعين وي غرفته الفيزياء منذ نيوتن الأكثر نمرا". (وبصورة عرضية أن السبين منها هذه النظرية عن طريق إثبات أنه لا توجد حاجة إلى الأثير، وأن المجالات هى أشياء قائمة من غير تأييد أو دعامة). وأوحت هذه النظرية أيضا بمشروع بحثى طموح فن أينشتين به طوال حياته ألا وهو مشروع رد الجسيمات إلى مجالات. وتحقق هذا البرنامج جزئيا عن طريق نظرية الكم التى تصورت الفوتونات هذا البرنامج جزئيا عن طريق نظرية الكم التى موادت الفوتونات photons والإلكترونات electrons، والميزونات mesons، والجسيمان particles الأولية الأخرى بوصفها كمات (كوانتا) aunta أو وحدات من مجالات كثيرة للغاية \_ وحدة لكل نوع من مجموعة البناء الأساسية. ومع نك دعنا نَعُد إلى الفيزياء الكلاميكية.

والموجات الكهرومغناطيسية \_ على خلاف موجات المـاء والـصون. بمكن أن توجد بمفردها، وفى مكان حر، ومن دون أى تأييد: والأثير المبتكر فى القرن المبكر لتفسير الجانب الموجى من الضوء للواضح فى الاتحراف والتداخل - تبين فى نهاية الأمر أنه خيالى. (ومع ذلك، كما سنرى فى الفصل التالى، استخدمت الديناميكا الكهربية للكم نوعا جديدا من الأثير ألا وهـو الفراغ الكمى). والشيء نفسه صحيح بالنـسبية للموجات التجاذبية: هـذه الموجات الصغيرة فى الزمكان يفترض أنها تستمر بمفردها حالما تتولـد عن طريق أجسام متحركة مثل الكواكب. زد علـى ذلـك أن المجالات ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن كا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على طول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على مول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتتكاثر ولكن لا تتحرك على مول مسارات دقيقة ليس لها شكل فى ذائها، وتكاثر ولكن لا تتحرك على مول مسارات دقيقة ليس لها لي له مسار الجسيم. ولكن كما أثبت هوجنز منذ أربعة للنظرى للمجال الأثرب إلى مسار الجسيم. ولكن كما أثبت هوجنز منذ أربعة مرون خلت، بعيدا عن أن تكون أساسية وبسيطة، أسعة الضوء نتـتج مـن تداخل الموجات. وعلى خلاف معادلات حركة الجسيمات والأجـسام الممتـدة، تـصف يعادلات المجال شدة المجال عند كل نقطة في الحقل الذي يشغله. وفي الحالة لكهرومغناطيسية يكون لشدة المجال عنصر كهربائي ومغناطيـسي، تحـدد نغييراته في المكان والزمان بعضها بعضا.

ومعادلات المجال بالنسبة للفراغ لا تتضمن إلا خصائص المجال الأساسية، أعنى شدته الكهربائية والمغناطيسية. وعلى وجه الخصوص، لا يتضمن هذه المعادلات كتال مصادر المجال (التيارات الكهربائية والمغناطيسيات). وتحسب الطاقة الكلية لمجال فى حقل عن طريق قياس حالات الشدة هذه وإضافتها على حقل معين. وهذا يوحى بالنظر إلى الطاقة بوصفها مقياسا للمادة، متلما كانت كمية المادة هى الكتلة فسى الميكانيكا

وعلى حين تستطيع الجسيمات أن تتحرك بسرعات مختلفة، فأن كل المجالات الكهرومغناطيسية (أو الموجات) تتحرك فى فراغ بالسرعة نفسها، أعنى السرعة القصوى c. ومع ذلك داخل المادة الشفافة يمكن لهذه المجالات أن تتباطأ إلى مستوى بطىء. وعلى خلف المادة الشفافة يمكن لهذه المجالات الكهرومغناطيسية ليس لها قصور ذاتى، لأنها لا تملك كتلة، ولكنها تتقل طاقة الكهرومغناطيسية ليس لها قصور ذاتى، لأنها لا تملك كتلة، ولكنها تتقل طاقة الكهرومغناطيسية ليس لها قصور ذاتى، لأنها لا تملك كتلة، ولكنها تتقل طاقة الكهرومغناطيسية ليس لها قصور ذاتى، لأنها لا تملك كتلة، ولكنها تتقل طاقة الكهرومغناطيسية ليس لها مور ذاتى، لأنها لا تملك كتلة، ولكنها تتقل طاقة ومن حسن الحظ أن الحدس عنائل المتقال الكهربائية المغناطيسية. ومن حسن الحظ أن الحدس الذي يعام المائل الكهربائية المغناطيسية. الكهرومغناطيسية وإثراؤه من خلال در

الفيزيانيين يقاوم تسمية الأشعة الضبع كالمات المحالية المحدية أنهم ربما

. قالوا أحيانا إن المجالات وسائط بين الجسيمات، وسماها كثير منهم تسوى و "طاقة" إشعاع. ولكن في هذه الحالة يعرف الفلاسيفة، إذا كسانوا مسانيين، الأفضل: إنهم يقترحون أن اكتشاف المجالات، وابتكار نظريسات المجسل، فرض توسيعا لمفهوم المادة ليشمل المجالات. وفي الفيزياء الكلاسيكية منسز أيام فار اداى يوجد نوعان من الكائن المادى: شبه الجسم وشبَه المجال. وكما سنرى في الجزء التالي، تتغلب نظرية الكم على هذه الثنائية للجسم والمجل، بمعنى أن الجسيمات المسماه هكذا يتبين أنها كمات quanta (وحدات أولية) للمجالات المناظرة.

٢-٤ الديناميكا الحرارية: أفول إضافي

تطورت الديناميكا الحرارية في الوقت نفسه تقريبا الذي تطورت في المغناطيسية الكهربائية. ولكن النظريتين تختلف إحداهما عن الأخرى لختلاقا جذريا بالإضافة إلى اختلافهما عن الميكانيكا. وبالفعــل، تبحــث المنياميكا الحرارية الكلاسيكية في الأنظمة ألضخمة فقط، مثل المحركات وتبحق في خصائص مهمة مثل درجة الحرارة، والأنتروبيا [ مقياس الطاقة في نظام] وتخطط كل كائن مادى بوصفه صندوقا أسود مزودا بحجم، وضنعط داخلى، ودرجة حرارة، وطاقة، وانتروبيا، وخصائص مشتقة مين هيذه الأشياء. وبالإضافة إلى ذلك، تميز الديناميكا الحرارية نوعين من الطاقة: ميكانيك وحرارية، إلى درجة أن الطاقة الكلية لنظام ديناميكي حوارتي من المعنى . . محرك، تساوى طاقته الميكانيكية زائد طاقته الحرارية وتقول السبعية الألى للديناميكا الحرارية إن الطاقة الكلية لنظام مغلق ((و معون) تكلون فانت ويقرر معظم الكسمولوجيين أن الكون الممتد يفقد الطاقة على حين يكتــسبها الكون المنحل. ولكن بالفعل لا ينطبق المبدأ على الكون ككل لأن هذا لـــيس نظاما مغلقا.

and a second state of the

زد على ذلك أن الحرارة والشغل يمكن تحويل أحدهما إلى الآخر، وإن كان ذلك ليس بشكل متماثل تماما. وبالفعل، يمكن تحويل الطاقة الميكانيكية تحويلا كاملا إلى حرارة، ولكن التحويل العكسى لا يكون كاملا أبدا: إذ توجد دائما بقية حرارة لا يمكن تحويلها لفترة طويلة إلى حركة، لأنها تبقى مقيدة بالنظام. وهذا هو ما يقوله المبدأ الثانى للديناميكا الحرارية: رغم أن الطاقة الكلية للنظام المنعزل ثابتة، تميل كيفيتها إلى أن تكون منحلة، بمعنى أنها تتبدد تدريجيا. وعلى هذا النحو تميل الطاقة المركزة تركيرا عاليا، مثل الطاقة فى البطارية الكهربائية، إلى التبدد، كما هو الحال عندما ترتبط البطارية بنظام مركب بواسطة مصباح كهربائى، وعنصر تسخين أو آلة. والازدياد فى النظام، كما فى ذاتى التجميع، يمكن أن يحدث فقط فى الأنظمة المفتوحة، وعلى حساب ازدياد الفوضى فى محيطها.

والاختلاف بين صور الطاقة العليا والمنخفضة تفسر، الميكانيك الإحصائية، التى تحلل الأنظمة الديناميكية الحرارية بوصفها أنظمة لجسيمات تتحرك بشكل عشوائى، وتحاول دون نجاح كامل حتى هذه النقطة -واحسرتاه- أن ترد كل الخصائص الديناميكية الحرارية إلى خصائص ميكانيكية. على سبيل المثال، يرد الضغط الداخلى إلى مجموع التأثيرات الجزيئية على جدران النظام. وترد الانتروبيا إلى فوضى جزيئية. وإن شئت

الصيغة المشهورة "S = k In W" حيـــث تمثــل S الانتروبيــا، وW العـرر موضوع البحث، وتمثل K ثابتا عاما، أعنى الثابت الذي لا يعتمد على المادة التي يتألف منها النظام.

وبسبب الدور الحاسم المذي يؤديمه فمرض العمشوائية الجزيئيمة (أو الفوضمي)، فإن الرد موضوع البحث يكون ناقصا أو جزئيا، مع أنه الرأي السائد (انظر Bunge 1973a). وما تنجزه الميكانيك1 الإحــصائية لــيس رد الديناميكا الحرارية إلى الميكانيكا وإنما إقامـــة الجــسر بينهمـــا. والــصيغة المذكورة أنفا هي الجسر الواضح إلى حد بعيد بين الفرعين.

وأنت ترى إذن أن الديناميكا الحرارية، التي نشأت من الرغبة في فهم. المحرك البخارى وإكماله، انتهت بإحداث ثورة أنطولوجية هادئة لأنها قدمت ثلاث أفكار غريبة على رؤية العالم الميكانيكية. وهذه الأفكار هي أفكار عن مستوى التنظيم (الجسم المجهري/ العياني أو الجسم الممتــد)، والعــشوائية الموضوعية (الفوضى، والانتروبيا)، والخلاصة (التَشوش المتزايــد) لكـل الأشياء الفيزيانية العيانية المغلقة.

ومع ذلك جرى الزعم عادة أن العشوانية الكلاســيكية \_ علـــى خـــلاف عشوائية الكم ـ هى مجرد مسألة جهل ومن ثم ذاتية. وهذا هو أساس تفسير الديناميكا الحرارية في حدود نظرية المعلومات والاحتمال (الذانتي) البـــايزى التي دافع عنها جاينيز (1967). فى حين من الصحيح أن الإله، الذي لم يفعل شيئًا غير الأفضل، سيكون قادرا على أن يحصى كل جزيء في غاز، من الصحيح أيضا أن الفوضى الجزيئية موضوعية، ولذلك فإن الانتروبيا \_ مقياس هذه الفوضى \_ خاصية

موضوعية مثل كمية الحرارة ودرجة الحرارة (وازدياد Δ۵ فى الانتروبيا التى تصاحب التسخين عن طريق ΔΔ فى درجة حرارة T هو (ΔΔ=Δ). وهذا الازدياد فى الفوضى عند التسخين ليس حبيسا لعقل أى شخص، وإنما هو موضوعى. وهذا هو السبب فى أن الفيزيانيين والمهندسين المختلفين سوف يفكرون فى الأعداد ذاتها تقريبا عندما يقيسون بالأدوات ذاتها الازدياد فى انتروبيا النظام: ازدادت الفوضى فى النظام، وليس فى أمخاخهم. وبالإضافة إلى ذلك، فإن قياسات درجة الحرارة لا تكون ممكنة إلا عندما يصل النظام إلى التوازن، الحالة التى تكون فيها الانتروبيا هى الأعلى، متلما سيكون عدم يقين المجرب وفقا للذاتية. ومعنى هذا أن المعرفة والجهل سيكون شيئا واحدا:

نفترض الميكانيكا الإحصائية الكلاسيكية أن كل عنصر فى النظام له وضع دقيق وإن كان غير معروف، بالإضافة إلى كمية تحرك دقيقة رمعروفة على حد سواء. وهكذا ما دام كل وضع فى المكان العادى يتحدد بإحداثى وضع له ثلاثة عناصر، فإن نظام الجبيمات n يخصص له شكل مكان له من الأبعاد 3، وحالة مكان لها من الأبعاد 6، ويفترض أن تكون هذه الخصائص حقيقية ولكن غير قابلة للمعرفة وعلى هذا النحو الذى يتسم ملاف له من الأبعاد 3، وحالة مكان لها من الأبعاد 6، ويفترض أن تكون المان له من الأبعاد الذي يتسم مكان له من الأبعاد الذي وحملة مكان لها من الأبعاد 10. مكان له من الأبعاد الذي وحملة مكان لها من الأبعاد 10. ويفترض أن تكون المان له من المعد الذي يتسم المان لذى احتفظ به منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء تتحرك أسكان الذى احتفظ به منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء تتحرك مكان الذى احتفظ به منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء تتحرك مكان الذي احتفظ به منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء تتحرك المكان الذى احتفظ به منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء تتحرك مكان الذي احتفالي منذ العصور القديمة، تحن نفترض أن الأشياء الماديك الطريقة التى تتطلبها التجريبية والبراجمانية. وكما سنرى فى الفصل النال، لا تزعم فيزياء الكم أن مشاراتها الفيزيائية المجهرية لها أوضاع معدة ول كانت غير قابلة للمعرفة، ومن ثم مسارات وأشكال أيضا.

وإذا عدنا إلى الأنطولوجيا، وجدنا أنه بينما افترضت الآلية أن الطبيعة توجد على مستوى واحد، أثبتت الميكانيكا الإحصائية الكلاسيكية أن هناك مستويين فيزيائيين على الأقل: المسستوى الفيزيسائى العيسانى والمسئوى الفيزيائى المجهرى ـ وهو بالضبط ما وقع فى ظن الذريين اليونان والهنود. وبعد ذلك زادت الفيزياء الذرية، والنووية، وفيزياء الجسيمات مسن عند المستويات الفيزيائية. وبطبيعة الحال أضاف علماء الأحياء وعلماء الاجتماع مجموعة من المستويات فوق الفيزيائية (انظر الفصل الخامس).

٥-٢ النسبية الخاصة

الثورة العلمية التالية هى ظهور نظرية النسبية الخاصة لأينشتين فى عام ٥،٩٠٠ وبالفعل، كانت بمعنى ما إعادة تشكيل أو صياغة أحرى من أن تكون ثورة، لأنها غيرت الميكانيكا ولم تغير الديناميكا الكهربائية، وأثرت فى نظرية الزمكان بالإضافة إلى نظرية المادة. وبخاصة أثبتت النظرية الجديدة أن المكان والزمان، بعيدا عن كونهما مستقلين على نحو تبادلى، يندمجان فى شيء واحد ألا وهو الزمكان spacetime، وأثبتت النسبية الخاصة أيضا أن قيم خصائص معينة مثل المسافة، والاستمرار، والكتلة، ودرجة الحرارة، وشدة المجال الكهربائى، هى خصائص تعتمد على الإطار، على حين تكون خصائص أخرى، مثل مسافة المكسان الزمسان، والسشحنة الكهربائية، والإنتروبيا، خصائص لا متغيرة فيما يتعلق بالتغيرات فى أطر المرجع. وإن ينت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فقُلُ على حين تكون بعص الخصائص الفيزيائية نفسها فى (بالنسبة إلى) كل أطر المرجع، لا تكون الخصائص الأخرى كذلك، وعلى هذا النحو، إضفاء صفة النسبية جزئى، ويهتم بالعلاقة مع إطار المرجع الموضوعى، وليست الذات الباحثة.

على سبيل المثال، المسافة  $c^2 \Delta t^2 = \Delta x^2 - c^2 \Delta t^2$  بين نقطتين في الزمكان هي المسافة ذاتها في كل أطر المرجع: إنها لا متغيرة تحت تحويلات لورنتز. وعلى العكس كل جسم له كتل وطاقات كثيرة بقدر ما توجد أطر مرجع ذات قصور ذاتي \_ أعنى كثيرة بصورة لامتناهية إذا كان الكون لامتناهيا من ناحية الحيز. ومثل هذه الاختلافات لا نتشأ من أي تغيير ات، ومن ثم لا تتطلب تفسيرا في حدود نزعات آلية، ونزعات آلية سببية على وجه الخصوص. فكل التغيير ات تسبب اختلافات ولكن العكس ليس صحيحًا. وبصورة عارضة غالبا ماتفهم هذه النسبية فهما سيتنا بوصفها اللاواقع ومنه التعبير "الكتلة الظاهرية"، على عكس "الكتلة الحقيقية"، التي هي الكتلة بالنسبة إلى إطار السكون، ولا يوجد شيء غير جنب أو ظاهري حول الاعتماد على إطار، سواء كان في الفيزياء النسبي المن الفيزياء الكلاسيكية. (تـــنكر ان الوضع والسرعة، ومن ثم الطاقة الحركية أيضا معتمدة على الإطار فــى المبكانيكا الكلاسيكية أيضا). واللامة والمستقدم الواقع وليس العكس. كانت نسبية الوضع معروفة من المتكاسكا الكلاسيكية. وعلى العكس فنسبية الزمان بوصفها مفاجن متلي وحد المجموص، الأمر الذي بدا المفارقة أن العمر تبين المحمد عليمي المسارك مفارقة التوائم

المشهورة. ومع ذلك فإن هذه الجدة كأنها لا شيء إذا ما قورنت بهذه النتِبة الإضافية لنسبية الزمان: إن التذبذب في إطار مرجع واحد يعسادل (تيسو وكأنه") موجة متكاثرة في إطار متحرك. وهذا هو أصل الميكانيكا الموجيسة المبكرة عند لويس دى برولى (١٩٢٤)، والتي وسعها أرويسن شسرودنجر المبكرة من المادة، الذي تتبأت به الميكانيكا الموجية.

وعلى هذا النحو كان للنسبية الخاصة، التى اعتبرت أحيانا أنها مجرد فرع من الديناميكا الكهربائية، ذرية لا يمكن التنبؤ بها ألا وهم الميكانيكما الموجية. وبطبيعة الحال لم يكن لأى من هذه النظريات أى دوافع تكنولوجية. وعلى العكس، الصواب أن الدراسة النزيهة للمادة وجدت فى آخر الأمر تطبيقات تكنولوجية خطيرة، من الاتصالات عن بعد إلى الهندسة النووية، الأمر الذى يأخذنا إلى واحدة من أكثر الصيغ شهرة فمى التريخ الكامل الفيزياء.

تخبرنا المعادلة " $E = mc^2$  في الميكانيكا النسبية أن كتلة الجسيم أو الجسم وطاقته متكافئتان. ويقال عادة إن هذا التكافؤ الكمى يعنى أن الكتلة والطاقة هما باقي قسمة مربع سرعة الضوء. وهذا خطأ، لأنه على حين تقيس E القدرة على التغير، تقيس m القصور الذاتي، أو الاستعداد لمقاومة التغيرات في حالة الحركة، والتفسير الشعبي الآخر للصيغة نفسسها هو أن المادة هي الطاقة نفسها. وهذا خطأ أيضا، لأن الطاقة خاصية للكائنات المادية، كما يتبين بوضوح عن طريق التعبير النمونجي "طاقة السنتيء 0، بالنسبة إلى الإطار  $\varphi$ ، وفي الوحدة ع، تساوى العدد ع. وبالإضافة إلى ذلك، على حين أن الجسيمات والأجسام فقط منحت كتلة، فإن الطاقة هى الخاصية الفيزيائية العامة، كما سوف يتبين فى الجزء ٢-٤. وبعبارة أخرى، رغم أن المادة ليست الكتلة نفسها، والكتلة ليسست الطاقة نفسها، فمن الصحيح أن المحمولين "يكون ماديا" و"له طاقة" يستتركان فسى الماصدق، أعنى يملكان الأمثلة نفسها.

والشيء الشائق أن كتلة النظام أصغر إلى حد ما من مجموع كتل والشيء الشائق أن كتلة النظام أصغر إلى حد ما من مجموع كتل مكوناته، ويسمى هذا الاختلاف "عيب الكتلة". وبالتالى الكتلة الكلية لنظام مكون من أجسام I و 2 هى  $m_{12} - m_{12} + m_2 - m_1$  ، حيث  $m_{12}$  تمثل عيب الكتلة فى النظام. والطاقة المناظرة،  $m_{12}c^2$ ، تساوى طاقة توصيل النظام. وانشطار اليورانيوم الذى يحدث فى القنبلة النووية هو المثال المشهور للغاية لهذا الكلة الكاورانيوم الذى يحدث من الطاقة المناظرة، ويسمى مناوي من أوسال المشهور الغاية وانشطار اليورانيوم الذى يحدث فى القنبلة النووية هو المثال المشهور الغاية ورحوات الأن المؤالي الكتلة الموصيلة الموصيلة النوي، وتوليز الغاية المؤالة التكافئ.

وبصورة ممائلة، طاقة النظام الفيزيائي تكون مختلفة عن مجموع طاقات مكوناته، لأنها نتضمن طاقة التفاعل. (الطاقة الكلية تكون أكبر أو أصغر من مجموع طاقات الأجزاء، بقدر ما تكون طاقة التفاعل إيجابية أو سلبية). لاحظ التعارض مع المسافات وفترات التنبيذي، والمسحنات الكهربائية، لاحظ التعارض مع المسافات وفترات التنبيذي، والمسحنات الكهربائية، والأحجام الإضافية الأخرى. (و هذا الاختلاف غاب عن فهم الفلاسفة وعلماء النفس العاملين فيما يسمونه "نظرية المقياس" لأنهم خلطوا المقياس measurement وهو إجراء تجريبي الألقاس measure وهو مفهوم شعبه نظرى (انظر 1974 Bunge). والأساني ذلك أنهم تجاهلوا الأحجام شعبه الإضافية، مثل الكتلة، بالإضافة ال

أيضًا ظهور كلمة "نظام" فيما سبق، ورغم أن قلة من الفلاسفة يسستعملونها، فإنها منتشرة في كل العلوم. والسبب هو أن الأنظمة (الأنساق) ليست مبرد مجموعات من الأفراد، وإنما هي أفراد على مستوى أعلى. فالجــدار لــبس كومة من أحجار البناء، والخلية ليست مجموعة من الجزيئات، والفوج لسيس حشدا عرضيا، وهلم جرا.

وحالة الفوتونات، أو كمات الضوء، مختلفة تمام الاختلاف عن حالبة المادة القابلة للوزن (أو المادة المزودة بكتلة). والشيء المحقق أن الفوتونان لها طاقة وكمية تحرك، ولكن ليس لها كتلة. والخصائص الثلاث المـــنكورة فى الجمل السابقة مرتبطة بالمعادلة  $E^2 - c^2 p^2 = m_0^2 c^{4m}$ . وهذه المعادلية لامتغيرة: إذ أنها تبقى بالنسبة لكل أطر ذات قصور ذاتي. (تدل m<sub>0</sub> على كتلة السكون، ومعنى هذا أن كتلة الجسم موضوع البحث تكون نسبية إلى إطــار مرجع مرتبطة به). والصيغة السابقة هي النظير الديناميكي للكميــة الثابتــة للمكان الزمان التي قابلناها من قبل.

تثبت الصيغة الثانية من الصبيغ المذكورة أنفا أن الطاقة خاصية عامــة  $E^2 - c^2 p^2$  أكثر من الكتلة، ما دام بالنسبة إلى  $m_0 = 0$  ترد الصيغة السابقة إلى  $E^2 - c^2 p^2$ 0 =. وهذا يؤيد الحكمة من اعتبار المجالات الكهرومغناطيسية، التي هي بلا حركة، نشكل نوعا خاصا من المادة. ويوحى بأنه على حين أن الكتلـــة فـــى الميكانيكا تقيس كمية المادة، تقيس الطاقة مادة كل الأنواع (تجد المزيد عـن ونعود إلى الضوء بشيء من الإيجاز. لاحظ أن سرعته في فراغ هـــي السرعة القصوى. (ومع ذلك، يكون الضوء مسرعا عنسدما يجتساز مجسالا تأوليا). وهذه حقيقة مهمة حتى أنها قامت على مبدأ، ألا وهو مبدأ الموضع، والذى وفقا له لا يمكن أن يتولد فعل أسرع من الضوء. ويستخدم هذا المبـــدأ والذى وفقا له لا يمكن أن يتولد فعل أسرع من الضوء. ويستخدم هذا المبـــدأ التويم نظريات فيزيائية: نظريات لاموضعية، أعنى النظريات التى تفتــرض مرعات الضوء اللومنية، تعتبر معيبة على نحو خطير. وبالتالى كان أحــد اعتراضات أينشتين الأساسية على ميكانيكا الكم هو أنه اعتقد أنها احتفظـت بالفعل بعيدا، والذى اعتبره بحق شبحيا. وتعلمنا منذ ذلك الحين أن النظريــة نتم فى ورطة (انظر الجزء ٣-٢). ومع ذلك دعنا نستأنف مناقشتنا للاتغير. الحقيقة القائلة إن النسبية الخاصة خلعت الكميات الثابتة القديمــة علــى مين كرست كميات ثابتة جديدة تظهر أن اختيار الاسم للنظرية الجديدة غير

حين كرست كميات ثابتة جديدة تطهر أن الحديار الإسم لمسري معبيرة يرى ملائم. إنه ضلل الناس فى التأكيد على النسبى (أو المعتمد على الإطار) على حساب المطلق (أو اللامتغير مع الإطار)، على حين أنهما بالفعل مهمان بصورة متساوية. "المطلقية الخاصة" سوف تكون ملائمة بالضبط - أو غير ملائمة. (والكلمة المقيدة "الخاصة" تشير إلى النوع المحدد من أطر المرجع التى تشير إليها النظرية، ألا وهى أطر مرجع القصور الذاتى، أعنى أطر المرجع التى يتحرك الواحد منها فقط بالنسبة إلى الآخر بسرعات ثابتة).

ولكن الخطأ الفلسفى الأساسى هو الاعتقاد بأن النظرية، تستلزم الذاتية، فقط لأن أينشتين حاول تبسيطها عن طريق الإشارة إلى ملاحظين يسافرون بالقطارات والأوامد. وهذا الدمج المبسط للنسبى بالموضوعى يجوز تفاديــه باستعمال الخلايا الكهربائية، الضوئية، وأجهزة القياس الأوتوماتيكية – والتى لم تكن بطبيعة الحال متوفرة على نطاق واسنع فى ذلك الوقت. ولا يــنغمس النيزيائى فى هذا الخلط، لأن أى حجم إما أن يكون نسبيا أو مطلقا بطريقــة مصدة، أعنى نسبيا لمجموعة معينة من التحويلات.

ً٢-٢ التثاقل

مفهوم المجال التالي الذي تم ابتكاره هو مفهوم المجال التثاقلي. والنسية العامة عند أينشتين هي بالفعل نظرية المجالات التثاقلية. وهذه النظرية لس يكون لها أي تأثير في الأنطولوجيا حيث لا تتضمن تغيرًا في مفهوم الزمكان أعمق من النسبية الخاصة. وبالفعل، أنبنت أن المسافة بين نقطتين تعتمد على توزيع المادة، ومن ثم تكون على الأرجح مختلفة في حقول مختلفة من العالم \_ الانكماش كلما ازدادت كثافة المادة، والتمدد حيث تـــنقص كثافـــة المــادة. وبعبارة أخرى تشوه المادة الزمكان، وبفعلها هكذا تغير مسارات الكلاسونات مثل الكواكب، ومسارات الكوانتونات مثل الفوتونات.

وحولت نظرية التثاقل عند أينشتين (١٩١٥) وجهة نظر الزمكان بوصفة الوعاء العام السلبي للمادة إلى مفهوم الزمكان بوصفه شريكا للمـــادة. وقبــل عام ١٩١٥ كان من الممكن أن يفكر المرء في أن الزمكان سوف يظل باقيا بوصفه وعاء فارغا على استعداد لأن يتلقى أشياء مادية جديدة او لايفكر فى ذلك على الإطلاق. وبعد ذلك التاريخ كان على المرء أن يواجه الإمكانية التي مفادها أنه إذا كانت المادة تتلاشى، فسوف يتلاشى الزمكان أيسطا: لا مادة، لا زمكان.

وهذا التفكير ينبغى أن يقلل من التعصب للانفجار الكبير المدى جرى تصوره بوصفه انفجارا للعدم في فراغ. ولابد من أن ينقل استطاب المسمة المنير الذي أخفقت الكلمة المقيدة "العامة" [في تعبير النسبية العامة] نقله، أعنى أن النظرية الجديدة لا تجيز فحسب اطرا مسروعة مسل حك وإنما تتعلق بالمجالات التثاقلية ومصادرها أو شريحانها وهكذا فان خلس

معادلات أينشتين تصف مجالات تثاقلية. وساعد الفلاسفة في تحديد المشارات الملائمة للنظرية، ولكن علم دلالة المشارات، إذا كان لها علم دلالة، لم يتضمن أي نظرية عن الإشارة (أو التعلق) مثل التسي قدمها كاتسب هذه السطور (Bunge 1974a).

وربما مات أينشتين معتقدا بأن نظريته عن التثاقل أيدتها شلاث نتائج فصب، وبخاصة أعظم النتائج إثارة للدهشة \_ انثناء الصوء عن طريق التثاقل. ولقد وجدت منذ ذلك الوقت أكثر من ٢٤ نتيجة إضافية، ووجود التقوب السوداء (أو الرمادية بالأحرى) تم إثباته بإسهاب. وبالإضافة إلى ذلك جرى التوقع بأن نتفق كل النماذج الكسمولوجية (الكونية) مع نظرية أينشتين عن التثاقل. ولكن دعنا نواجه الأمر: رغم أن الكسمولوجية النسبية قد مضى عليها قرابة قرن، فإنها لم تحسم ما إذا كانت توجد بالفعل بداية مطقسة (الانفجار الكبير)، وإذا كانت توجد ماذا يحدث لو انفجر أى شيء، أو حتى ما إذا كان الكون متناهيا مكانيا أو غير متاه.

## ملاحظات ختامية

الرأى الشائع حول الفيزياء الكلاسيكية هو أنها خاطئة بصورة أساسية ومن ثم مهجورة (وهذا الرأى نشكل على نطاق واسع عن طريق حقيقة مناصفة بين جاستون باشلارد وتوماس كون، مؤداها أن تاريخ العلم هو سلسلة من حالات القطيعة الإبستمولوجية أو الشورات العلمية). وجرى الاعتقاد على نحو واسع أيضا أن الغيزياء الكلاسيكية تعادل الميكانيكا الكلاسيكية، والتي بدورها تقبل الرد إلى ميكانيكا الجسيم الفيونتية. وأن



الأخيرة مجرد حالة وحيدة خاصة جدا لميكانيكا المتصل، ومعروفسة لكمر المهندسين الميكانيكيين. لقد صدق معظم المعجبين بهيجل، حتسى فريسريك إنجلز، تقرير صاحب الخيال بأن القوانين الخاصة لدى كبلر تستلزم قسولنين نيوتن، بدلا من أن تكون الطريق الآخر حولها.

والتصور الخاطئ الآخر الشائع هو أن الفيزياء الكلاسيكية كانت حسبة. على خلاف الفيزياء التي جاءت بعدها. ولكن لا يبدو الأمر هكذا للمبتدئ غننا، الذي وجد من الصعب فهم أن الجسم المتحرك المتروك لنفسه يحفظ الحركمة (مبدأ القصور الذاتي)؛ وأن الكواكب تدور حول الشمس مجذوبة بقوة تكون عمودية على حركتها (أى الكواكب)؛ وأن المجال المغناطيسي ليس هـو نفـس برادات الحديد التي نظهر وجوده، وأن الأحجام المتساوية للغـــازات المختلفــة تتضمن العدد نفسه من الجزيئات (قانون أفوجاردو)؛ وأن الشحنات الكهربائيـــة بعض الخصائص الفيزيائية) تكون واحدة بالنسبة إلى كل أطّر مرجـع تتحـرك بسرعات ثابتة بعضها بالنسبة إلى بعض (مبدأ النسبية عند جاليليو).

وبسبب التصورات الخاطئة الشائعة المنكورة آنفا، غض معظم الفلاسفة الطرف عن الإشكاليات الفنية التي طرحتها ميكانيكا المتصل، والمغناطيمية الكهربانية الكلاسسيكية، والميكانيكسا الإحسصائية، ونظريسات الإلكتسرون والنظريات الذرية المبكرة. وكل هذه النظريات \_ التـــى لا تـــزال تتطــور-حولت إلى حد بعيد فكرة المادة التي ورثها لذا نيوتن. وأنت تجد لدى أويلر ـ وريث نيوتن وأبى ميكانيكا المُتصل، تصورًا عن المادة أغنى من تصور فلاسفة العلم المؤثرين في القرن العشرين الذين جعلوا لفزياء الكلاسيكية مساوية للميكانيكا الكلاسيكية النيوننية. وبطبيعة الحال لفزياء الكلاسيكية مساوية للميكانيكا الكلاسيكية النيوننية. وبطبيعة الحال كان فاراداى، وماكسويل، وكلوسيوس، وبولتزمان، وطمسون، وأرنيوس ومن عاصرهم، يعرفون عن المجالات والسوائل، وأنظمة الديناميكا لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى لمرارية، والإلكترونات، والنجوم، والمجرات، أن أيا منها لا يقبل الرد إلى مرابع، من الواضح أن أفكار القرن التاسع عشر عن المادة كانت لكتر إتقانا من أفكار فلاسفة القرن الماضى.

وعلى مقربة من عام ١٩٠٠، عندما بدأت ثورة الكم، تعلم علماء وعلى مقربة من عام ١٩٠٠، عندما بدأت ثورة الكم، تعلم علماء الفيزياء والكيمياء والأحياء شيئا كثيرا عن المادة لم يكن معروفا لقرن مبكر: تعلموا أن هناك مجالات بالإضافة إلى الأجسام، وأن معظم العمليات لا تلغى، وأن الذرات والعشوائية تكون للواقعى، وأن المذهب الحيوى خاطئ، وأن الذرات والعشوائية تكون للواقعى، وأن المدنهب الحيوى خاطئ، والكيمياء الحيوية هى المفتاح للحياة؛ وأن الكائنات الحية فى الوقت الحاضر تحرت من أسلاف بعداء مختلفين جدا؛ وأن الأنظمة المادية من نوع معين بمكن أن تفكر، وهلم جرا.

والمعرفة الجديدة حول المادة المكتسبة في عضون القرن التاسع عشر كان عليها أن تحدث تجديدا قويا للمادية الفلينية، والشيء الذى يتسم بالمفارقة هو أن الذى حدث هو الضد الدقيق: إذ خلف رائة مثالية قوية، عرفت فى فرنسا بوصفها نقد العلم. والشيء المحق إن عد كنيزا من المؤلفين "فسروا" فرنسا بوصفها نقد العلم. والشيء المحق إن عد كنيزا من المؤلفين "فسروا" النيزياء على أنها تفنيد للمادية. والنب الذي بدت المحرية أن هذا الهجوم على المادية باسم العلم قد ارتكبه على الدي بدت المحرية أن هذا الهجوم على المادية باسم العلم قد ارتكبه على الدي بدت المحرية أن هذا الهجوم النيز معظم الفلاسفة المحتر فين من التحديث المحرية المحرية وبالفعل عند تحول القرن التاسع عشر نجد أن ماخ وكيرشوف، ودوهم، واستوالد، وبونكاريه، وبيرسون، وغيرهم من العلماء الممارسيين أعسادوا ابتكار الوضعية. وانتقدوا المادية والواقعية معا، وأعسادوا تسسخين مسذهب الظواهر عند كانط، وذهبوا إلى تكرار إدانة كونت المبكرة للمذهب السذرى والفيزياء الفلكية. وكان لودفيج بولتزمان العظيم هو المنشق البارز الوحيد.

والشيء الذى يدعو إلى السخرية أن الناقد الأكثر عنفا للمثالية الجديدة لم يكن عالما ولا فيلسوفا، وإنما كان سياسيا محترفا ألا وهو لينين (Lenia) (1908. وكان كتابه عن هذا الموضوع المادية والمذهب النقدى التجريبى هجوما ضاريا ماهرا على الوضعية والنزعة الاصطلاحية. ونظرا لافتقار لينين إلى الخلفية العلمية، فقد قصر اهتمامه على مصادر ثانوية. ومع ذلك، كان على صواب بصورة أساسية، وإن كان للسبب الخاطئ: لأن الآراء التي نقدها اصطدمت بآراء إنجلز.

ومع ذلك، فإن إحياء المثالية باسم العلم لم يمنع ولادة فيزياء تجريبية نرية ونووية حوالى عام ١٩٠٠ ولكن ثورة الكم (١٩٣٥-١٩٣٥) فسرت فى حدود ذاتية، ومرة أخرى من قبل الفيزيائيين بدلا من الفلاسقة: وكالعادة، كان الفلاسفة بعيدين عن الترامن مع العلم. ومع ذلك يستحق هذا التحول فسلا جديدا.

160

## الفصل الثالث

## مادة الكم : عجيبة لكن واقعية

من المعروف جيدا أن نظريات الكم أدخلت تغييرات جذرية فى مفهوم المادة. ومع ذلك، لا يوجد إجماع على ما عسى أن تكون هذه التغييرات، أو ما تأثيراتها فى الفلسفة أو ما يجب أن يكون عليه هذا التأثير. على حين أكد بعض الباحثين على التغييرات فى النظرية الفيزيائية، زعم آخرون أن نظرية الكم أجبرتا على التخلي عن المسلمة الواقعية القائلة هناك أشياء فى ذاتها، أعنى أشياء توجد وجودا مستقلا عن الذات العارفة. ونظر ا لأننى عالجت فى موضع آخر التفسير الأخير (أو تفسير كوبنهاجن)، فسوف أركز هنا على الأنطولوجيا الجديدة التي أوجبتها نظريات الكرم.

جميع الأشياء المادية إما عنصرية، مثل الإلكترونات والكواركات، أو أنظمة من هذه الأشياء. وبعبارة أخرى، لا تأتى الأشياء فى مقادير تعسفية، ولا بمكن قستها إلى أجزاء تعسفية. وبالتالى كان الذريون القدماء على صواب مصرة أساسية. ومع ذلك يتم تكمية بعض الخصائص أيسضا. على سربيل المثل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية: إذ يمكن فقط أسئل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية: إذ يمكن فقط أسئل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية أو النقصان فى المثل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية أو النقصان فى المثل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية أو النقصان فى المثل، طاقة الذرة هى حالة ثابتة لا يمكن أن تأخذ قيما تعسفية الزيادة أو النقصان فى المثلاث المثل، طاقة الذرة من حالة ثابته المعنوم أو تفزة كمية موان الزيادة أو النقصان فى المثل، المتعلم أو قفزة كمية موانتها الذي أشرى اللغسة المؤلة النورة من النقال منقطع أو قفزة كمية وهو التعبير الذى أشرى اللغسة المؤلة النورة من قبيل نظرية المؤلة النورة من قبيل منتوسان فى معاني المنوني المؤلفا المدينة من قبيل نظرية المؤلفة النونية الانتهام منقط من منه المنتية المنتونة من قبيل منازية المؤلفان المنورة المؤلفة النورة من قبيل منظرية المؤلفة النورة والتكانية التعمية من منه من الألفاظ المدينية من قبيل منظرية المؤلفة النونية الانتهام والتكمية والمانة منه منانة من والتونية من قبيل منظرية المؤلفة النونية الانتهام منوالة منه منانة من منه من منانية من قبيل منظرية المؤلفة النونية الانتهام منولة منه منه منانة من منه من قبيل منظرية المؤلفة المؤلفية المنتونية من قبيل منظرية والمؤلفية المنونية من قبيل منظرية من قبيل منظرية من قبيل منظرية من من المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية والمؤلفية من قبيل منظرية من قبيل منظرية من قبيل منظرية من قبيل منظرية من قبيل منونية من قبيل منظرية المؤلفية المؤلفية والمؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤلفية من قبيل منظرية ما مؤلفية المؤلفية المؤلفيية المؤلفية المؤلفية المؤلفيي المؤلفية المؤلفية المؤلفية المؤ ومع ذلك، لا بد من أن نضع نصب أعيننا أن الفيزياء الكلاسيكية تتضمن أيضا خصائص مكماة، مثل كمية الكهرباء، وترددات السلك المتنبن أو الغشاء. وعلى عكس الاعتقاد الشائع بأن نظرية الكم أدخلت إلى الفيزياء أفكارا مضادة للحدس، فإن تاريخ الفيزياء يعلمنا أن المفاهيم الكلاسيكية عسن الكتلة، والطاقة، واستقطاب الضوء، والضغط، والمجال، والانتروبيا، وحتى القوة اعتبرت ذات يوم مفاهيم ملغزة.

صحيح أن بور زعم أن نظرية الكم تجبرنا على تنقيح تصورنا الحقيقى للفهم، وقرر فينمان على نحو مشهور أنه لا أحد يفهم بالفعل ميكانيكا الكم. والرأى عندى أن هذه النظرية يتعذر النفاذ إلى معانيها وفهمها ليس فقط لأنها تعالج حوادث غير مألوفة مثل تحويل زوج من الإلكترونات إلى اثنين لو أكثر من الفوتونات، وإنما لأنها أيضا محاطة بضباب ينبعث من محاولة جعلها منسجمة مع مذهب العملية، وهذا هو المذهب الوضعى الذى وفقا لمه يكمن معنى المنشأ فى العمليات المنجزة لفحصه.

وتتطلب هذه الفلسفة، التفسير المعروف بتفسير كوبنه اجن، أن نودى عملا مستحيلا لترجمة الملاحظ الحر إذا كانت الجمل غير مألوفة فى بادئ الأمر إلى لغة الظواهر، وخاصة مظاهر للعاملين فى مختص وعرف النريون القدماء أننا لا بد من أن نفعل عكس ذلك تماما، أعنى نقون ما هو قابل للإبراك الحسى فى حدود ما يتعذر إدراكه حسيا، وبضورة مقابلة، لا تنتج الخلايا الكهربائية الضوئية من لا شيء، وإنما تكتشف فقط الإلكترونك التى نتخلص منها الفوتونات من السنرات المسلنيومية [ المعتليق عنص وهذا لا يعنى إنكار أن الإلكترونات، والفوتونات، ونحو ذلك حساسة إلى وهذا لا يعنى إنكار أن الإلكترونات، والفوتونات، ونحو ذلك حساسة إلى له المدود للأنظمة العيانية مثل أدوات القياس، وبعضها يبدل قيم الخاصية الذي نم قياسها، على حين يحدث بعضها الآخر خصائص جديدة فى أشياء مرجودة من قبل. والنقطة هى أن كل الأشياء موضوع البحث توجد فى العالم الوقعى بدلا من أن تكون أشياء من صنع خيال المجرب. وهذه الدعوى الوقعي بدلا من أن تكون أشياء من صنع خيال المجرب. وهذه الدعوى عندما نجمع وضعا أو شيئا تجريبيا، أو عندما نقرأ أداة للقياس، أو عندما نظرح مشكلة نظرية، فإننا نفترض أننا نعالج أشياء واقعية تملك خصائص فيزيائية بدلا من خصائص عقلية. وهذا هو السبب فى أن المرء لا يتوقع بعقه المحيح أن يجد إجابات عن أسئلة فيزيائية من خسلال الاستيطان. فعلماء النف، لا علماء الفيزياء، هم المؤهلون لبحث الخبرة البشرية.

وبالإضافة إلى ذلك سلم الفيزيانيون بأن الأشابياء التى يدرسونها موضوعات طبيعية سابقة عليهم فى وجودها، حتى لو استطاعت الأدوات التى تؤدى إلى انتهاكات أن تغير بعض خصائصها. وإذا لم يضع الفيزيائيون هذا الأفراض الفلسفى الواقعى، فنسوف يدرسون أنفسهم، وخبرتهم الخاصة على وجه الخصوص: ذلك بأنهم سوف يعتبرون علمهم أداة التنظيم الخبرة البشرية وتصها كما لاحظ بور ذات مرة مع استحسان من مرمن (2009 Memin). ونصها كما لاحظ بور ذات مرة مع استحسان من مرمن (2009 Memin). ونعمها كما لاحظ بور ذات مرة مع استحسان من مرمن (2009 أستام). ونعمها كما موف يعتبرون علمهم أداة التنظيم الخبرة البشرية ونعمها كما موف يو ذات مرة مع استحسان من مرمن (2009 أستام). ونعمها كما لاحظ بور ذات مرة مع استحسان من مرمن (2009 أستام). ونعمها كما موف يو في المتحسان من مرمن (2009 أستار). ونعمها كما موف يو في في الذات القارب والمعم، وليس ولمن هذا أن الفيزيائيين سوف يصفون خبر أنهم الخاصة فقط، ويفعلون ذاتك من دارد الخصائص الثانوية (المعتمدة على الذات) مثل اللون والطعم، وليس والمضية. ولكنهم لا يفعلون ذلك. ومن ثم فإن الدعوى الأدانية، التى لوحت به محمة التفتيش ضد واقعية جاليليو، هى دعوى خاطئة. والشيء المحقق أن الفيزيائيين أنتاء بحوثهم فى العالم الخارجى يبسطون المواد (يجعلونها منطبقة على أسلوب معين) ويستخدمون التجريدات، وأحيانسا يعتبرون الأشياء المجردة مادية، ويفندون الواقعية الساذجة ولكنهم لا يمسون الواقعية العلمية. وبالفعل تؤكد الواقعية العلمية أن نظريانتا عن الأشياء الواقعية تكون رمزية وغير مباشرة بدلا من أن تكون مجازية وحرفية. ولكن الواقعية العلمية تصر على أن هذه النظريات تشير إلى أشياء مادية واقعية، كما يظهره تحليل تعبيرات مثل "كنلة سكون الإلكترون" و"مستويات الطاقسة لنزة الهيدروجين". وإذا لم تملك النظريات الفيزيائية مثل هذه الإشارة المقصودة، لا يمكن أن تخضع لمراجعات الواقع ولا يمكن أن تستخدم فى التكنولوجيا. ومع نلك دعنا نتقدم فى تعارض فيزياء الكم مع الفيزياء الكلاسيكية.

على أن الملمح المهم للغاية فى فيزياء الكم ليس الانقطاع، وحتى ليس المصادفة غير القابلة للرد، وإنما إسهامها فى السؤال القديم: مما عمسى أن تكون المكونات النهائية للمادة؟ رأى انكسماندر، أبو الكسمولوجيا الغربية، أن الأنواع المنوعة ممًا هو مادى هى مجرد منوعات على مادة أولية (أبيرون) apeiron، وبعد ذلك بألفى عام وجدنا روبرت بويل، مؤسس الكيمياء الحديثة، يعبد إحباء هذا الفرض، وقام وليم وليم بروت (١٨١٥) بتحديثه على ضموء النظرية الذرية التى تم إحباؤها حديثاً: إذ حدد المادة الأولية بالهيمدروجين، لأنه وجد أن الأوزان الذرية هى مضاعفات لوزن الهيمدروجين، والمشيء المثبر للدهشة أن بروت القترب اقترابا كافياً: وكان هناك اعتقاد فمى عمام ونيوترونات، وإلكترونات. وهكذا تقرع التنوع خارجا من الوحدين، الهيمدروجين، والمشيء ونيوترونات، والكترونات. وهكذا تقرع التنوع خارجا من الوحدين الهيمدروجين)،

وفي الوقت الذي أكتب فيه هذه السطور نعرف أكثر من ٢٠٠ نوع من المسبمات، بالإضافة إلى كائنات عديمة الكتلة مثل الفوتون والجرافيتون المزعوم. ونعرف أيضا أن البروتون والنيوترون، بعيدا عن كونها عنصرية، مى مركبات من الكواركات والجليونات. وبالتالى بدلا من مادة أولية واحدة يد الآن مئة أو نحو ذلك. وعلى هذا النحو، تم الاحتفاظ بالفكرة القديمة الفائلة إن الكون له مكونات نهائية. والشيء الذي لــم يــستطع أن يتوقعــه النريون ولا بويل ولا بروت هو أن هذه المكونات الأساسية مختلفة تمام الاختلاف عن الكراَت بالغة الصغر التي تخيلهــا الــذريون القــدماء مــن سمريطس إلى ذالتون. ويثبت الواقع بصورة متزايدة أنه أكثر تعقيدًا وأقل فابلية للتصور من أى شيء يمكن أن يبتكره علماء اللاهوت البارعون وكتاب الخيال العلمي. زد على ذلك أن كثير ا من ابتكار ات علماء فيزياء الكم تبين أنها واقعية على نحو مدهش، وبالتالي تناقض الفلسفة اللاواقعية المتأصلة في المدرسة التقليدية أو مدرسة كوبنهاجن. دعنا نلق نظرة على بعض التعقيدات النظرية الكمية.

SQ2

<sup>1-</sup> قابل الكوانتون

لن ثورة الكم، التى بدأت فى عام ١٩٠٠ ولا تزال جارية بقوة ونشاط، سدت ضربة ثقيلة إلى رؤية العالم الجسيمية، وزادت، وللسبب نفسه، من فرة التصور النظرى للمجال. وبالفعل رغم أن الأشياء التى تصفها نظرية الكم لا هى جسيمات ولا مجالات، فإنها أكثر شبها بالمجالات من الجسيمات، <sup>ما دامت</sup> لا تملك شكلا فى ذاتها، وتنتشر على طول المكان، وتنصو سوف ينتشر حتى يشغلها كلها. وفى الحقيقة، سَوف تمتسد دالسة حالنسه، المشهورة ψ، لنتلاشى فقط عند حدود الحجرة، بالإضافة إلى مواضع خاصة فى الوسط \_ مثل أى مجال آخر. (ومع ذلك يفتخر أصحاب نظرية الخسيط بأنهم، على خلاف علماء فيزياء الكم، يفكرون فى قوالب بناء الكون على أنها خيوط أو حبال بدلا من جسيمات نقطة \_ كما لو أن ميكانيكا الكم استبقت الخيال الكلاسيكى لجسيم النقطة.

وبصورة مناظرة، سوف تنتشر الخصائص الديناميكية للكوانتون، وضعه فى المقام الأول، على طول الحجرة كلها \_ أو بالفعل على طول المجرة الكاملة فى حالة نيوترينو neutrino يسافر بلا توقف على مدار بلايرين السنين. ومع ذلك، سوف يمركز المكشاف الكوانتون عند حقول تبلغ فيها دالة الوضع ψ، أو بالأحرى مربع الاتساع، الذروة. وبصفة عامة، يسبب التفاعل مع شيء فيزيائى عيانى، سواء كان طبيعيا أم اصطناعيا، تغييرات مهمة فى الكوانتون، وخاصة الانكماش الجذرى لتوزيع وضعه.

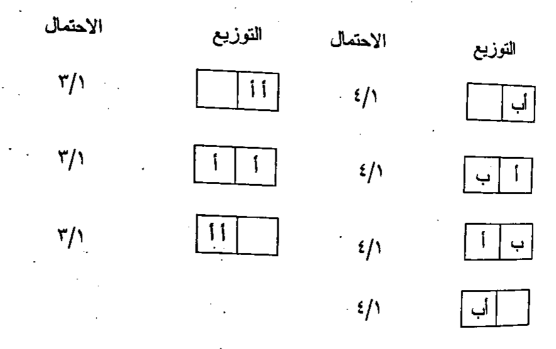
ولقد فسر المثاليون من الفلاسفة وأتباعهم بلا قصد فى فيزياء الكم هذه النتيجة على أنها تؤيد فكرة أن الملاحظ يستطيع أن "يستحضر فــى ذهنـه" عندما يشاء الأشياء الفيزيائية المجهرية وخصائصها، وفاتهم أنهـم أنفـسه يتألفون من نرات وجزيئات، يوجد كل منها معظم الوقت خارج مختبـراتهم ودون مساعدة بدلا من أن يكون وجودها نتيجة للملاحظين العلميين، وعندما بمارس الفيزيائيون مهمتهم تراهم يدرسون العالم الخـارجى ولا يدرسـون نواتهم، ويسلمون بأن معظم العالم الفيزيائى يقع بعدًا وراء متنـاولهم فـى مركز كوكبنا أو فى مجرة أخرى مثلا. وما يحدث هو أن الشيء الفيزيائى المجهرى يكون مغلوبا من شيء وما يحدث هو أن الشيء الفيزيائى المجهرى يكون مغلوبا من شيء فزيائى عيانى متل أداة قياس توسعية. وهذا هو السبب فسى أن المجرب للمسم على قياس المتغير الديناميكى ق سوف يستخدم وسيلة ربما تظهر للمسم على قياس المتغير الديناميكى ق سوف يستخدم وسيلة ربما تظهر ق، وبذلك يلطخ مرافقه أو شريكه ك. وائتان من أزواج كثيرة للمتغيرات الرافقة هما الوضع وكمية التحرك فى الميكانيكا، و عدد وشكل الفوتون فى الرافقة هما الوضع وكمية التحرك فى الميكانيكا، و عدد وشكل الفوتون فى الايناميكا الكهربائية. وسوف نعود إلى هذه النقطة فى ٣-٤. ويكفى أن نلحظ الآن أن المتغيرات النظرية النموذجية للكوانتم تأتى فى أزواج: والعزاب فقط فى النظرية هم العناصر الميزة الموروثة فى الفيزياء الكلاسيكية، وبصورة بارزة الزمان، والكتلة، والشحنة الكهربائية.

ومهما يكن من أمر، فإن السلوك المشابه للمجال للكائنات الفيزيائية المجهرية هو الجذر لخصائصها المتبقية، والسبب المقدم لتسميتها الموانتونات Bunge 1967c) quantons (وبالإضافة إلى ذلك أقترح أن نطلق بالكوانتونات classons على الأشياء التي تصفها الفيزياء الكلاسيكية وصفا محيط؛ وشبه الكوانتونات semiquantons (أو شبه الكلاسونات، على محيط؛ وشبه الكوانتونات semiquantons (أو شبه الكلاسونات، على الموضوعات الميزوسكوبية مثل جزيئات الدنا AND وموضوعات النونكنولوجي، التي تتطلب نظريات شبه كلاسيكية. وتكون الكوانتونات واضحة في أي عملية حيث يؤدي ثابت بلائك h (Plank's constant h) مورا. لاكون الكوانتونات واضحة: حلقة رصاص عالية التوصيل، ملء كأس من المون الكوانتونات واضحة: حلقة رصاص عالية التوصيل، ملء كأس من المون وأشياء فيزيائية عيانية أخرى تكون كوانتونات. والسمة المعروفة جيدا للكوانتونات هى بطبيعة الحال وجودها العقيق: والحق أن هناك وحدات أدنى من المادة مثل الإلكترونات والفوتونات، مئما توجد وحدات للمال (مثل السنت) ووحدة للمعلومات (البت). وبإيجاز، حصل الذريون القدماء على براءة، حتى وإن كان ما نسميه الآن "نرات" تبين أنه مركب، وبعض مكوناته، مثل البروتونات والنيوترونات، يفترض أن نكون مركبة من كوانتونات أساسية إلى حد بعيد، أعنى الكواركات والجليونسات. (وبالفعل حقى الآن، تبين أن مجالات الإشعاع الكهرومغناطيسى مكماة، أعنى فوتونات، والعجالات الكهربائية الساكنة والمغناطيسية الساكنة ليست مكماة،

وتفرض هذه النتائج تغيرا جذريا فى التصور الكلاسيكى للكسون بوصفه مؤلفا من جسيمات فردية تامة فى ذاتها. وبالفعل المقومات الأساسية للكون هس مجالات قابطة للاختراق المتبادل، وليست جسيمات غير قابلة للاختراق، والتس تمتد على طول المكان وتفعنر بعض جوانب نظرية الكم المغايرة لما هو حدس، مثل التداخل الحادث خلف شاشة نتائية الشريحة. ولو أن علم البصريات الموجبة ظهر قبل السيكانيكا، ربما كنا قد وفرنا أشياء كثيرة "مفارقة".

٢-٣ فقدان الغردينة

إن أحد النجوانب المحيرة للغاية من الكوانتونات هو أنها لا تملك فرديـــة تجيز لنا أن نلحقها بالكلاسونات. خذ على سبيل المثال انتين من الإلكترونات فى ذرة هليوم، أو بالنسبة لهذه المادة ـ عددا ضخما من الإلكترونات فى سلك نحاسى، هذه الإلكترونات قابلة للعد من حيث المبدأ، ولكـــن اســـتبدال هـــذه للموانتونات لا يحدث اختلافا فى توزيعات الاحتمال فى النظام (حالة النظام للموانتونات لا متغيرة تحت تبديل المكونات إذا كانت هذه المكونات بوزونات تقون لا متغيرة تحت تبديل المكونات إذا كانت هذه المكونات بوزونات هذه bosons أو كوانتونات تامة اللف، ويغير فقط العلامة أو الشكل إذا كانت هذه المكونات فرمينونات والفا، أو لها نظم لفية نصف تامة). وبعبارة أخرى، هذه "الجسيمات" متكافئة: إنها تفقد هويتها أو فرديتها عندما تدمج فى نظام. ويقال عادة إنها متطابقة، ومن ثم غير قابلة للتميياز، ولكن ما دامت قابلة للعد، فالحقيقة هى أنها متكافئة، ومن ثم قابلة للتمييان، ولكن ليست غير قابلة للتمييز. انظر الشكل ا-٣.



شكل ٣-١ مكونات النظام المتكافئة أو القابلة للاستبدال المتبادل (غير القابلة التمييز). والتجويفات هي مناطق في مكان الحالة في نظام. وسوف يختلف التوزيع في هذا المكان أو لا يختلف بقدر ما يفترض أن تكون الحالات "الشيء أ في تجويف ١ والشيء ب في تجويف ٢"، و"الشيء ب في تجويف ١، والشيء أ في تجويف٢" هي ذاتها أو مختلفة. من Bunge 1985, part 1, p.128. والحالة المنطرفة إلى حد بعيد لغياب الفردية هـــى حالـــة الكواركــان والجليونات التي تشكل البروتونات والنيترونات. وطبقا لمبدأ التقييد، فإنهسا غير قابلة للانفصال بعضها عن بعض، ولا تحدث في معزل. ولكسن منسذ سنوات قليلة فقط تبين من الناحية التجريبية أن الكواركات (والكواركات المضادة) واقعية: إذ أنها قد حدثت في مصادم الإلكترون – البروزيترون الكبير. وكان مخطط التفاعل إلكترون + إلكترون مضاد --- فوتــون فــوق عالى القوة ← كوارك + كوارك مضاد.

(ولا تظهر المرحلة الأخيرة إذا صدم الفوتون ذرة، كما يحدث كل مرة ينجز فيها التصوير المقطعي بالإصدار البوزيتروني PET scan. لاحظ سلسلة التغييرات الكيفية: "الإفناء" annihilation (حجب الكتلة) و "الخلـــق" (انبثـــاق الكتلة). فقدت الكتلة أولا، واستردت بعد ذلــك، ولكــن الطاقــة والـشحنة (بالإضافة إلى كمية التحرك واللف) محفوظة في كل مكان. وتمست حماية مبدأ بقاء المادة عند لوكريتيوس، على حين تبين أن مبدأ **لافوازييه عن بق**اء الكتلة يخفق بالنسبة للطاقات العالية.

والخصوصية الأخرى الجديرة بالملاحظة للكوانتونات هي التـشابك أو عدم قابلية الانفصال. أنبنت عدة تجارب أجريت منذ عام ١٩٨١ أنه عندما بتحلل النظام المجهرى تبدو أجزاؤه لتواصل البقاء متر أبطة ومستستركة، إذ تظهر خصائصها ارتباطات عن بعد (غير موضسعية) حدّسى فسى غيراب المقرنات (القوى الجذابة). وهذا التشابك أو فقدان قابلية الانف صبال، يُتَ مع بالمفارقة" (غير مألوف، وغير متوقع، ومضاد لما هو حديمي)، وهذا لأن كل القوى الكلاسيكية، باستثناء القوى المرنة، تنقص مع المسافق، ولان الأشيام

الفيزيانية المجهرية لا يتوقع أن "تتذكر" ماضيها. (القوى النووية لها مدى قصير جدا، والقوى من بين الكواركات قصيرة المدى أيضا، ولكنها تزداد مع المسافة، وكل الأنظمة ذات الذاكرة المعروفة حتى وقت حديث، مثل المغناطيس والبلاستيك، فيزيائية عيانية.

لقد فسر التشابك (عدم قابلية الانفصال) بعدة طرق غير فيزيائية، بما فى نلك اللجوء إلى التكلنيسيس [ التحريك العقلى من دون وسيلة فيزيائية] ، وزعم أيضا أنه يفند الواقعية ويؤيد الكلية. والرأى عندى أن كل ما يفعله التشابك هو أنه يؤيد دعوى النظام مرة، النظام دائما. ومع ذلك فهذه ليست مسلمة مستقلة، وإنما نتيجة لقوانين البقاء. تأمل على سبيل المثال نظاما مؤلفا من جسيمين لهما نظم لفية متوازية متضادة: إلى جزءين، ووجد أحدهما مع اللف لأعلى، فسوف يوجد الآخر مع اللف لأسفل، لأن اللف الكلى فى هذه الحالة 0 يكون محفوظا.

وبعبارة أخرى، تبقى المكونات الأصلية فى نظام بحيث تكون مترابطة (مقترنة) مهما تحركت بعيدا على حده \_ حتى يسيطر عليها نظام آخر. وعلى هذا النحو يكون الماضى مهما حتى على المستوى الفيزيائى المجهرى. ويستلزم الفصل الفيزيائى فصلا مكانيا، وليس العكن. وخلاصة القول أن التشابك لا يضر الواقعية. وإنما ينبت فحست نزعة النظام (النسقية)، وهـى التشابك لا يضر الواقعية. وإنما ينبت فحست نزعة النظام (النسقية)، وهـى منظام (الجزء ١-٣). وإذا تم تفنيت المائية بالفعان فان يكون فى مقدور منظام (الجزء ١-٣). وإذا تم تفنيت المائية الفعان فان يكون فى مقدور والقياسات على الكوانتونات تدرك جيدا بوصفها حسالات للتسشابك عس طريق التصميم. وبالفعل، لكي يقيس المرء خاصبة كمية يشبكها بخاصة جهاز قباس. وبصورة نموذجية المتغير دال مثل زاوية عقرب الــساعة الشمــسية. ويقدم هذا التشابك نظاما أعلى للكوانتون \_ جهاز القياس، تكون حالتــه دالـــة للمتغيرات موضوع البحث. وهكذا في الحالة البسيطة للكوانتون ذات حسالتين ممکنتین a و b متشابکتین مع جهاز قیاس بوضعین ممکنین فقط α و β، یمکن كتابة الحالة المرتبطة في الصيغة  $\Phi_2(b,\beta) = \Phi_1(a, a) + \Phi_2(b,\beta)$  ومن الواضح ل هذه الصيغة لا يمكن إعادة كتابتها بوصفها مجموعا أو ناتجا لدوال تتـضمن فقط الكوانتون أو حالات جهاز القياس. لاحظ أيضا أن الصبيغة الــسابقة هــى مجرد هيكل عظمى تكسوه باللحم جزئيات تتعلق بالكوانتون وجهــاز القيــاس معا. وبصورة عارضة، إنها تذكرنا بأنه لا يوجد قياس بالغ الدقية من دون نظرية: وفكرة أن القياسات تفضح نظريات هي مجرد أسطورة فلسفية.

إن التشابك، والنثائى المتعلق به، اللااتساق، واضحان بصورة خاصة فى حالة القياس، ولكنهما وسيلتان معمليتان نادرتان. وكما لاحظ شروننجر (Schrodinger 1935) التشابك مميزا لنظرية الكم أكثر من التكميم؛ ومن ثم فإن غلف الثمرة الشائك ربما يكون استعارة كلاسيكية للكوانتون أفضل من البلية الناعمة، ويجوز إعادة تسمية الكوانتونات تانجلونات solons. وهذا ليس استخفافا بالتكميم. ورغم كل شيء فإن نظرية الكم وحدها همى التى مسمت السؤال القديم جدا عما إذا كانت المادة قابلة للقسمة بصورة لامنتاهية، كما افترض أرسطو والفيزياء الكلاسيكية، أو غير قابلة للقسمة بصورة لامنتاهية، لامنتاهية، كما افترض الذريون اليونانيون والهنود القدماء. ومبدأ الاستبعاد عند باولى هو حالة أخرى لنظامية الكوانتون. وبالفعل، ومبدأ الاستبعاد عند باولى هو حالة أخرى لنظامية الكوانتون. وبالفعل، يقرر أنه يمكن لإلكترونين على الأكثر فى نظام أن يكونا فى حالة الطاقة ذاتها (وبالفعل يصح هذا المبدأ بالنسبة لجميع الفرميونات)، أو الكوانتونات التى لفها نصف مثل الإلكترونات والنيوترونات). وربما يود الفيزيائى ذو العقلية الكلاسيكية تفسير هذا المبدأ عن طريق قوة منفرة منشأة لغرض خاص، ولكن عامل الطاقة لنظام إلكترونين لا يتضمن إمكانية لهذه القوة.

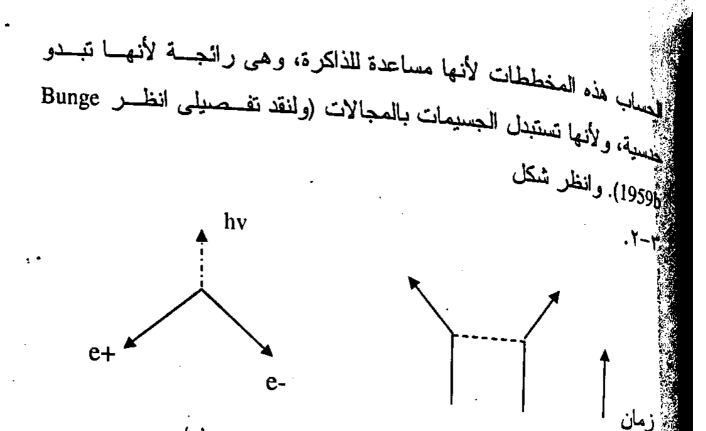
عمن ---- وظهر حل مماثل منذ قرن مضى فيما يتعلق بالنسبية الخاصة، عندما وظهر حل مماثل منذ قرن مضى فيما يتعلق بالنسبية الخاصة، عندما حاول بعض الناس تفسير "تناقضات" الطول عند لورننز و "تمدادات" الـزمن فى حدود حالات الدفع والجذب، بدلا من الامنتاع عن استعمال الكلمات فــى علامات نتصيص، والتسليم بأن الجوانب الزمانية المكانبة علاقية وليست علامات منوية. زد على ذلك أن بعض التغييرات لا تبدل أى شيء. علـى سـبيل المثال، إذا كانت كل الأوضاع والسرعات فى العالم بأسره تـزداد بمقـادير معينة، فسوف تظل القوانين الفيزيائية هى نفسها.

٣-٣ فقدان الخلاء والثبات

والفقدان الثقيل الآخر هو فقدان الخلاء، الذي كان اكتشافه جزءا مهما من الثورة العلمية. وهذا الاكتشاف فند مذهب أرسطو في التهيل. وللسبب ذاته، جعل المذهب الذرى معقولا. ومع ذلك فإن مذهب التهيل plenism نال البراءة وحظى بدفاع عنه في آخر الأمر. وبالفعل اكتشفت كهروديناميكا الكم أن شيئا يبقى حتى عندما يكون الوضاء خاويا تماما، وتتقطع كل المجالات الكهرومغناطيسية بالإضافة إلى التحال التثاقلي، أعنى خلاء الكم المتموج. ويجوز النظر إلى هذا المجال بوصفه المجال المتخلف الذى ببقسى بعر ان تزول كل الشحنات الكهربائية.

أما شدة هذا المجال الغريب فتتموج حول الصفر، ولكنها ستكون فويسة أحيانا إلى درجة تكفى لجذب إلكترون ذرى عند أدنى مستوى للطاقة. وعلى هذا النحو يتبين أن التحلل الإشعاعي، الذي افترض في مستهل الأمسر أنسه عملية عفوية، يحدث نتيجة لسبب، وإن كان يحدث بطريقة عشوائية بدلا من أن يحدث في قائمة منتظمة. والحكمة: لا تتعجل أبدًا في دفن الأفكار التبي كانت فعالة يوما ما.

والحقيقة المدهشة القائلة إن الخلاء له خصائص فيزيائية إلى درجة أنـــه يمكن أن يمارس قوة على جزء من المسادة، ربمسا لسم تسدهش أرسطو، وديكارت، أو الذين أسسوا النظرية الموجية في الضوء. ولكن التفكيــر فــي نظرية المجال لا يكون بالنسبة لأى شخص. على سبيل المثال، المهندسون الكيميائيون والميكانيكيون لم يستفيدوا منه كثيرا. وحتى أصحاب نظرية الكم سموا "الجسيمات النقديرية" تموجات الكم. والتفكير الجسيمي حدسي أكثر من التفكير في نظرية المجال إلى حد أن قلة من الفيزيائيين البار ذين حاولوا فهم كل شيء في حدود جسيمية. على سبيل المشال، وصيف فيتعسان التسافل الإستانيكى الكهربائي لإلكترونين بحيث يتوسطه فوتون تقديري. أعنى وضفا وأصبحت مخططات فينمان رائجة للغاية رغم أنها تتضمن أفكان المعسل And the second second فيزيانية مثل الأفكار عن الجسيم التقديرى، والبوزيترونات بوصفها متطابقة مع الكنرونات نتحرك نحو الماضى. ويحب الفيزيانيون المتحصصون فحق



شكل ٢-٢ اثنان من مخططات فينمان (الجسيمية) (أ) تفاعل بين الكترونين (خطوط كاملة) يتوسطه فوتون تقديرى (خط منقط). (ب) "فناء" زوج الكترون -بوزيترون. يتحرك الإلكترون، إلى المستقبل، على حين أن البوزيترون يتم التفكير فيه بوصفه الكترونا يتحرك فى الخلفية فى الزمان. ويتم تخيل الفوتون -وفقا لنيوتن- بوصفه بلية صغيرة جدا. أداة مساعدة للحساب أم اختبار القرر على الخداع؟

اعترض مبدأ القصور الذاتى عند نيوتن على السلبية المزعومة للمادة، وإثبت أنه حالما تكون الأجسام فى حركة، فإنها تحافظ على الحركة من دون أن تكون مدفوعة أو مجذوبة. وبالإضافة إلى ذلك، فإن أكبر كتلة (وسرعة) وأكبر قوة مطلوبة لوقفها ومن ثم الدور المزدوج للكتلة، بوصفها مقياسا أمور الذاتى بالإضافة إلى كونها مقياسا لكمية المادة. وكان القصور الذاتى مراطا لما هو حدسى إلى درجة أن كانط الذى كتب بعد قرن كامل من نيوتن أخفق في فهمه. وهذا هو السبب في أنه ابتكر قوة منفرة سوف توازن تجاذب الشمس. ومع ذلك اعتبر كثير من مؤرخي الفلسفة أن كانط وهيوم من فلاسفة الثورة العلمية الذين قاوموها بالفعل \_ قاومها هيوم صراحة وقاومهما كانط عن غير عمد (Bunge 2006a)

وبعد قرنين من الزمان وقعت هزة أخــرى ألا وهـــى اكتــشاف النــشاط الإشعاعي، الذي به قطع من المادة من أنواع معينة تبعث عفويـــا إلكترونـــات، وأشعة ألفا (نوى ذرات الهليوم)، وإشعاعا إلكترومغناطيسيا عالى الشدة (أشــعة جاما). وبطبيعة الحال، بعد نصف قرن من هــذا الاكتــشاف ابتكــرت القنبلــة النووية، وصنعت، واستعملت. وفي الفترة الوسطى بينهما، توصيلت الفيزياء النووية إلى إنقاذ الفيزياء الفلكية، وذلك عن طريق كشف النقاب عن تفــاعلات نووية تحدث الفوتونات، والإلكترونات، وكوانتونات أخرى تبعثها النجوم.

واكتشاف النشاط الإشعاعى أضباء أيضبا الفكرة الكلاســيكية القائلــة إن المادة ثابتة. وبالفعل يستلزم النشاط الإشعاعي تحويل العناصـــر، التحويــل الطبيعي أو المستحث: تحويل النوع الذري، وكان الاعتقاد من قبل بأنه ثابت. والتحويل ليس مقصورا على العناصر الثقيلة: وحتى النيوترونات إشــعاعية النشاط. وبالفعل، بعد حوالي ١٥ دقيقة يتحلل النيوتورن تلقائيا إلى بروتون، والكترون، ونيوترينو مضاد. (ولكن النيوترون عندما يتحد ببروتون لتكوين ديونيرون deuteron، لا يتحلل النيونترون، وإنما يواصل البقاء من حيث هو ومع ذلك فإن مثل هذه التحويلات صعبة الفهم التي تحدث فسي نوعهما تكون مصحوبة ببقاء الطاقة، والشحنة الكهربائية واللف (أو كميــة التحــرك الزاوى للمقبقى). والشيء الذى يدعو إلى التهكم هو اعتبار أن ميكانيكا الكم تضر وجود ذرات الضوء وثباتها. وبالفعل، الوجود الفعلى لذرة الهيدروجين، النظام المكون من بروتون وإلكترون، مستحيل وفقا للفيزياء الكلاسيكية، التى تنبأت بأنها سوف تنفجر داخليا بسسب التجانب الإلكتروستاتيكى بين عناصرها. وسلمت نظرية بور شبه الكلاسيكية فى عام ١٩١٢ بالنبات المذكور آنفا ولكنها لم تفسره. وكانت هذه النظرية هى الصورة المبكرة من المؤانيكا الكم، وبقيت بعض جوانبها مثل تكمية الطاقة. ومع ذلك لم يكتب

والمدارات الدقيقة مع سرعات دقيقة فى النموذج شبه الكلاسيكى عند بور نبين أنها غير موجودة. على سبيل المثال، على حين يتحرك الإلكترون وفقا لنموذج بور فى الحالة الأولى المثارة للهيدروجين عند <sup>1</sup> - cms cms فإنه لا يتحرك على الإطلاق وفقا لميكانيكا الكم. ولا تتضمن ميكانيكا الكم، فإنه لا يتحرك على الإطلاق وفقا لميكانيكا الكم. ولا تتضمن ميكانيكا الكم، على خلاف نظرية بور، الكينماتيكا \_ كما اكتشفت ذلك بعد أن أتممت أطروحتى للدكتوراة عن كينماتيكا \_ كما اكتشفت ذلك بعد أن أتممت ومحاولة ديفيد بوم "لإضفاء الطابع الكلاسيكى" على ميكانيكا الكم لم توح بتجارب جديدة. وكان أينشتين على خطأ فى اتهام ميكانيكا الكم بوصفها غير كاملة بصورة أساسية، رغم أنه كان على صواب فى نقد تفسيرها الذاتى. ومن ثم انتهت مباراة أينشتين - بور بالتعادل (Bunge 1979).

على أن فقدان الكينماتيكا على مستوى الكم لا يرجع إلى از دو اجية الموجة - الجسيم المعروفة هكذا، لأنه لا يوجد شيء مثل هذا: فالكو انتونات كائنات الريدة، لا هى جسيمات ولا هى موجنات ;Bunge 1967c; Heisenberg 1930; المريدة، لا هى جسيمات ولا هى موجنات ;Levy-leblond and Balibar 1990 دعنا الآن نعالج ملمحا آخر لافتا للنظر من الكوانتونات ألا وهو لا وام بعضها. تأمل التغييرات الكيفية التالية المحتوية علم الكترون (ع)، وبوزيترون (+e) وفوتون أشعة جاما (γ) وشيئ ثقيل قريب غير محدد X:

| $\gamma + X \rightarrow e^- + e^+ + X$  | "الاستحداث" |
|-----------------------------------------|-------------|
| $e^- + e^+ \rightarrow \gamma + \gamma$ | "الإفناء"   |

لاحظ أن الإلكترون والبوزيترون لا يوجدان مسبقًا في الفوتون، مثلمًا أن الفوتون لا يوجد مسبقًا في المواد السابقة عليه: وهما من حالات انبثاق أشباء جديدة بصورة جذرية. وهذه الحوادث ليست أشياء معملية غريبة: إذ إنهــا تحدث طوال الوقت في النجوم والأشياء "السماوية" الأخرى. وعلم وجـ الخصوص، يتلقى كوكبنا تدفقا شديدا لأشعة جاما الناشي عين تــصادمات الإلكترون - البوزيترون عند مركز مجرنتا. وفي التفاعلين المذكورين أنف معا تكون الشحنة الكهربائية الكلية هي الشحنة ذاتها، أعنى لا شي، قبل التحويل وبعده. والطاقة الكلية أيضا محفوظة. والشيء الثقيل المسمى x فــى مخطط التفاعل الأول يمتص أو يوزع كمية التحرك التي تضمن بقاء كمية ولقد لوحظ أن الكتلة نتبثق في التفاعل الأول، على حين تحتجب فـــى التفاعل الثاني. ووضعت الكلمتين "استحداث" و "إفناء" في علامات تنسصيص لأنهما محالتان: إذ يتم تقديمهما على الافتراض الخاطئ السشائع القائسل إن المادة هى نفس الكتلة. والتسمية الخاطئة الأخرى المضللة هى تسمية "المادة المضادة للإلكترونات الموجبة، والبروتونات السالبة، ونحو ذلك: الكوانتونات المضادة مادية تماما مثل الكوانتونات. وكمية المادة التى تقاس بالطاقة، تكون معفوظة حتى لو انبثقت الكتلة أو احتجبت، كما هو الحال فــى التفاعلات المنكورة آنفا. وبصورة مماثلة، تتشكل البروتونات والنيوترونات عن طريق الكواركات u و b، التى لها كتلة بالغة الصغر، بالإضافة إلى تـشكلها عـن طريق الجليونات، التى هى بلا كتلة: تزداد الكتلة، ولكن الطاقة تظل ثابتة.

٣-٤ الدقة المفقودة

والخصوصية الأخرى المدهشة للكوانتونات هى أنها متباينة أو غائمة بدلا من أن تكون دقيقة أو حادة. على حين تكون كل الخصائص فى الفيزياء الكلاسيكية حادة، نجد أن قلة منها تكون كذلك فى فيزياء الكم، ومعظم الخصائص تكون غير حادة أو ضبابية. وفى الحقيقة، المتغيرات الديناميكية، مثل الوضع، وكمية التحرك الخطى أو الزاوى، واللف، تلتصق بتوزيعات الاحتمال، وتملك القيم الحادة فقط على نحو استثنائي. على سبيل المثال، طاقة الأرة فى حالة همودها، ولف الإلكترون فى مجال مغناطيسى. (وهذه المسابية غالبا ما تسمى "اللاتحديد" أو "اللايقين". وهذا خطأ، لأن التوزيعات فرن خاضعة لقانون، واللايقين حالة للعقل، وليس حالة لأشياء فيزيائية).

على سبيل المثال، الذرة إما أن تكون هذه الكتلة أو تلك، ولكــن ربمــا الوقت نفسه "هنا" مع الاجتمال ح، و "هنــاك" مــع الاحتمــال ا-ح. وعندما نتفاعل الذرة مع محيطها "تقرر" أن تكون هنسا أو هنساك (وربمرا يتضمن المحيط أداة للقياس وربما لا يتسضمن). وفقددان التسشابك يسمى اللااتساق. وكل الارتباطات الأخرى تتحلل على نحو أسى أو دليلى، ومن نم تتقطع فقط على نحو مقارب، وعلى العكس، ربما يحدث اللااتسساق فجساء وبالكلية ("موت الفجأة"). انظر شكل ٣-٣.

> اللااتساق ح هنا و (۱\_ح) هناك ← إما هنا أو هناك

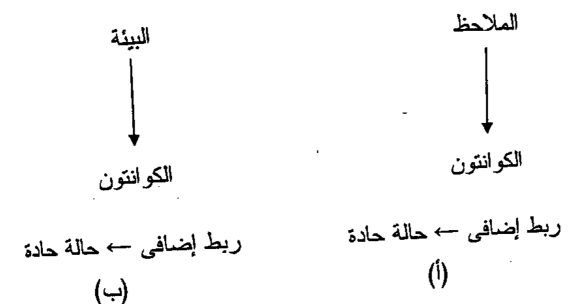
وعلى هذا النحو، بصفة عامة تملك الكوانتونات وضعا، وكمية تحرك (خطى وزاوى معا)، ولفا، وتوزيعات طاقة بدلا من القيم الحادة. وتتبنق القبم الحادة عندما يتفاعل الكوانتون مع بيئته ليصبح كلاسون أو أقرب إلى مثل هذا. وبالتالى بصفة عامة، يأتى المتغير الديناميكى A، مثل كمية التحرك الخطى، مع تشتت أو انحراف معيارى AA. والسبب فى هذه الضبابية هو أن الكوانتون المعزول عادة ما يكون فى حالة متسقة، اعنى الارتباط أو الربط الإضافى (المجموع الموزون) لحالتين أساسيتين أو أكثر (دوال معيزة أو ذاتية). والربط الإضافى أو تشابك الحالات هو السمة المعيزة لميكانيكا الكر. ومع ذلك، عندما يتفاعل الكوانتون مع شيء عياني، سواء كان طبيعيا من النيوترون، أو اصطناعيا مثل جهاز القياس، فإن الوضع الأعلى المذكور النا ينحل إلى أحد عناصره الأولية، وقدر أنه في وسط كثيف، مثل المـخ، وقد النساق قصير الأجل (s <sup>13-10</sup> تقريبا)، وأن ميكانيكا الكـم مـن غيـر المحتمل أن تكون ملائمة لعلم الأعصاب، وبالتالي لعلم النفس. ولـذلك فـإن

علم أعصاب الكم ولد ميتا. ومع ذلك دعنا نواصل مع قصة الوضع الأعلى. وفقا لمدرسة كوبنهاجن، يتحلل الربط الإضافى (أو الحالة المتسقة) فجأة إلى حالة حادة (حالة مميزة (أو ذاتية))، ويفعل هكذا فقط بوصفه نتيجة القياس أو التجربة - نوع من أعجوبة، ما دام التفسير المذكور آنفا لم يفترض أبدا أى آلية لهذه الحادثة. ولكن تحليل الافتر اضات الأساسية (السديهيات) النظرية يخفق فى الكشف عن ظهور أى نظائر للملاحظ فيها Bunge).

والإجماع الناشئ هو أن التحلل أو الرد يحدث، وإن كان لا يحدث كنتيجة للملاحظة وإنما كنتيجة لتفاعل الكوانتون مع بيئته الفيزيائية العيانية، لتى يجوز أن تكون عدادا يعمل أوتوماتيكيا. (انظر 2007 Schlosshauer) تعلوة على ذلك، يكون اللااتساق الملاحظ أو التحلل مستمرا بدلا من أن لما لوة على ذلك، يكون اللااتساق الملاحظ أو التحلل مستمرا بدلا من أن لما لوظيا، ويمكن التحكم في معدله تجريبيا، وذلك عن طريق تغيير الما بين عناصر الحالة: إذ إن الحد بين عوالم الكم والعوالم الكلاسيكية الما لين هكذا متى شاء المرء. (Brune et al 1996)

جاء متأخرا إذا جاز للتبرئة الجزئية للسببية أن تسعد أينشتين، ودى ودى وينفر من خيبة الأمل، ودى من خيبة الأمل،

لأن وجهة النظر الواقعية تستبقى الافتراض الذى مؤداه أن اللااتساق عمليسة عشوائية: كل حالة حادة لا تنبثق إلا مع احتمال معين. انظر الشكل ٣-٤.



شكل ٣-٤ رأيان متنافسان عن تحلل أو "لااتساق" دالة الحالة المتسقة ("موجة"). (أ) الرأى الذاتى أو وجهة نظر كوبنهاجن: الملاحظ هو المحرك الرئيسى؛ (ب) التفاعل مع البيئة، سواء كان حررا أم محكوما، يسبب التحلل. ومما يدعو إلى التهكم أن كل تفسير منهما يبرئ السببية على نحو جزئى.

دعنا نعد إلى الكوانتون المعزول. التوزيع النموذجى للمتغير الديناميكى A جرسى الشكل، مع عرض  $A\Delta$ ، الوسيلة المسماة بــالانحراف المعيـارى (أو الجذر التربيعى للتباين). وعروض توزيع الوضع وكمية التحرك تكتـب عادة  $A\Delta$  و  $A\Delta$  على التوالى. وكل حالة من حالات التشتت هذه ربما تأخـذ أى قيمة، ولكن حاصل ضربها له حد أدنى ثابت، أعنى  $h/4\pi$ ، حيث يكون hثابت بلانك الصغير جدا. وهذا يعنى  $h/4\pi \leq Ax$ .  $\Delta P \leq h/4\pi$ ، حيث يكون م للماد إلى حد كبير، والعكس بالعكس. وهذه هى إحدى المتباينات المسشهورة الماد إلى حد كبير، والعكس بالعكس. وهذه هى إحدى المتباينات المسشهورة عند هيزنبرج، وتسمى عادة "علاقات اللايقين". وهذا الاسم المغلوط مبدأ فى الاعتقاد بأن وضع وكمية تحرك الكمة حادة ولكن غير معروفة. والسبب فى وجود هذا اللايقين أن المجرب، فى محاولة قياسها، يشوش الشيء الذى يقوم بقياسه. وعلى هذا النحو، وبصورة تدعو إلى التهكم، نجد أن حالات لا تحديد الكمة كانت تفسر فى بادئ الأمر فى حدود كلاسيكية وسببية، وبوصفها أثر ا التخلات بشرية معينة: ونظر إليها بوصفها نقائص، ونسبت إلى ما يسمى أثر الملاحظ. وبالإضافة إلى ذلك، اعتبرت المبرهنة فى الفيزياء النظريسة مبدأ إيستمولوجيا ثوريا: مبدأ يتعلق بما يمكن أن تعرفه الذات العارفة.

ومع ذلك، فليس هذا على وجه الدقة هو التفسير الذى ساد بعد اللقاء المشهور بين بور وأينشتين فى عام ١٩٣٥، وعندما قبل معظم الفيزيائيين التفسير الرسمى أو تفسير كوبنهاجن للصورية الرياضية لنظرية الكم. وتبعا لهذا التفسير لا تكشف القياسات عن قيم خاصية محددة (حادة) كما اعتقد أينشتين، وإنما تولدها. وبالفعل، كما اعترف باولى التقليدى، هذا لا يصح إلا القياسات التوسعية مثل قياسات الوضع، واللف، والاستقطاب، وهناك أيسضا قياسات غير توسعية، مثل قياسات الزمان، والكتلة، والطول الموجى، والتى تكشف فقط عن قيم موجودة مسبقا.

وهذه فرصة ملائمة للتمييز بين نوعين من الواقعية: الواقعية الكلاسيكية الساذجة، والواقعية الجديدة أو العلمية. يسلم الواقعى الكلاسيكى، مثل بن، ودى برولى، وبوم، وبل، بأن كل الخصائص لها قيم حادة تحت كل وفى كل الأوقات. وإن نست أن تضع ذلك بعبارة أخرى، فَقُلْ يفترض الكلاسيكى أن كل الخصائص تمثلها متغيرات خفية. وما دامست نظرية الكم لا تتضمن هذه المتغيرات، فيجب على الكلاسيكى لكى يحقق هذا الفرض، أن يغنى نظرية الكم المعيارية بمثل هذه المتغيرات الجديدة والفروض والتعريفات المناظرة.

وهذا ما فعله ديفيد بوم على وجه الدقة في مقالته المشهورة عام ١٩٥٢: إذ وسع ميكانيكا الكم عن طريق تقديم متغيرين خفيين: أحدهما للوضع والآخر لكمية التحرك. وبعد ذلك مباشرة حدد الكينماتيكا. على أن مقالة بوم أثارت غضب الحافظين لبريق كوبنهاجن، الذين قاوموا بوضوح إعادة التفكير في أسس النظرية. إنها القصة القديمة عن الثوار الذين انقلبوا إلى محافظين في اللحظة التي حصلوا فيها على السلطة. ولكن بطبيعة الحال، جريا على طريقة المحافظين الاجتماعيين، المحافظة موضوع البحث ليس لها معنى إضافي سياسي، وإنما هي مجرد كسل فكري.

وبعد عقد من الزمان، أثبت جوزيف بيل مبر هنة قابلة للاختيار تجريبيا، متباينة بيل المشهورة، والمتعلقة بغئة كاملة من نظريات المتغير الخفى، وفى عام ١٩٨١ فند ألين أسبكت والمعاونون هذه المبر هنة فى المعمل. وفى ذلك الوقت قررت مجلة *العلم* أن التجربة "فندت الواقعية". ولا يسزال هسذا هسو الإجماع - تعليق محزن على الاستعمال الفضفاض لمفهوم فلسفى مقد لحى (وبصورة أكثر دقة، الزعم هو أن الضحية كانت واقعية موضعية، ولكن هذا الإرداف الخلفى لا يتعلق بالواقعية الفلسفية: وإنها يعنى رئيط كالاستكار هذا الإرداف الخلفى لا يتعلق بالواقعية الفلسفية: وإنها يعنى رئيط كالاستكار إنشتين - بودولسكى - روزن بنفى فرض الفعل عن يعد إنظر و . (Norsen ومهما يكن من أمر، فقد حدث أن لجأ العلمان الي تحقق وتعليما و .

......

إذا كان فرضا يلائم واقعا. وأولئك الذين لا يدعون الاعتقاد في حقيقة العـــالم النارجي انهمكوا في تأمل وسط.

وأسلم بأن الإصابة الوحيدة بالفعل للتجربة موضع البحث هى الواقعية وأسلم بأن الإصابة الوحيدة بالفعل للتجربة موضع البحث هى الواقعية الكلاسيكية أو الساذجة. ويمكن تفسير صورية الكم المعيارية بطريقة موضوعية (متحررة من الملاحظ) أعنى فى حدود موضوعات فيزيائية توجد دون مساعدة، وإن كانت بخصائص ديناميكية غير حادة بدلا من أن تكون مون مساعدة، وإن كانت بخصائص ديناميكية غير حادة بدلا من أن تكون همادة (Bunge 1967b, 1973a, 1985; Perez-Bergliaffa et al 1993, 1966) حددة (1993 ما 1985; Perez-Bergliaffa et al 1993, 1966) ودعنا نُسمَ هذه باسم الواقعية الجديدة أو غير الكلاميكية. وعلى ضوء هذا انتهت مباراة بور أينشتين عام ١٩٣٥ بالتعادل: كان بور على صواب فى نأيد ميكانيكا الكم، مع أنه لم يكن على صواب فى تأييد الذاتية، على حسواب كان أينشتين على صواب فى التعلق بالواقعية، مع أنه لم يكن على صواب فى النعلق بالكلاميكية، كما تبين فى الجزء ٣-٣.

وفى التفسير الواقعى الجديد، نجد أن التبديدات و "حالات اللاتحديد" أو حالات اللايقين " موضع البحث تكون موضوعية شانها فى ذلك شأن الاحتمالات التحتية. إنها خصائع للكوانتونات فى ذلتها. سواء لوحظت أم لا الاحتمالات التحتية. إنها خصائع للكوانتونات فى ذلتها. سواء لوحظت أم لا (Bunge 1967b, 1973a, 1985; Gottfried and Yan 2003; Levy-Leblond (Bunge 1967b, 1973a, 1985; Gottfried and Yan 2003; Levy-Leblond م), الما هى تقاط ممتدة غائمة تفتقر إلى شكل جيد التحديد، نقطة ولا هى بلى، وإنما هى نقاط ممتدة غائمة تفتقر إلى شكل جيد التحديد، وكافة أى نقطة مثل هذه تعادل  $2|\psi|$ ، الدالة التى تتوقف على المكان والزمان. الما الكمة هذه مختلفة تمام الاختلاب عن كثافات الكتلة والطاقة وال- شحنة موالا عن الما من حاصل من الما إلى عنصر الحجم م نقطة معينة من المكان يساوى احتمال أن الكوانتون يكون حاضرا فسى ال عند إنجاز قياس الوضع. ومن الملاحظ أن هذا الاحتمال الثانى لا يعتمد نقط على احتمال الظهور عند مكان معين، وإنما يعتمد أيضا على تكنيك القياس. ولذلك لا يمكن حسابه باستعمال ميكانيكا الكم فقط.

ما قولك فى متباينة هيزنبرج الرابعة المسماة هذا " $hA\pi \leq t \leq At$ " بين الطاقة E والزمان t اقترح بور هذه الصيغة على أسساس تجربة فكر صممت لتفنيد اعتراضات على ميكانيكا الكم. ولكن رغم أن الصيغ تظير فى المسترية للقنيد اعتراضات على ميكانيكا الكم. ولكن رغم أن الصيغ تظير فى كل الكتب المدرسية تقريبا، فإنها لا تلزم عن مبادئ ميكانيكا الكم Bunge (Bunge و لا يمكن الصيغة أن تكون جزءا من النظرية لأنها تتاقض قانون بقاء الطاقة، بالإضافة إلى الافتراض المسبق القائل إن الزمان متغير منتجر المتباينة الشبحية فى الكتروديناميكا الكم، ومع ذلك فقد استثمرت هذه المتباينة الشبحية فى الكتروديناميكا الكم، حيث استخدمت لتسويغ تقديم جميمات تقديرية (فتراضية)، الكاننات التى سوف تخرج على بقاء الطاقة. موالفعل جرت محاولة لإثبات أن الجسميم يمكن أن يسمتعير الطاقة علا المطوبة لفعل شيء ما محظور خلال الزمان  $t\Lambda$  القصير إلى درجة أن المرء المطوبة لفعل شيء ما الذى يسرق قبل صفارات الإندار .

وعلى هذا النحو فربت جسيمات وعمليات خيالية إلى النظرية تحت حماية صيغة زائفة. ولا يوجد شيء خاطئ إذا اعترفنا بأن الحجة أداة مساعدة لتيسير حسابات معقدة كأشد ما يكون التعقيد: إن الجسيمات التقديرية ليست واقعية، وإن الطاقة محفوظة بالفعل. ولكن عادة ما يلقى كل الهراء المتعلق بالجسيمات والعمليات التقديرية بوجه جاد. ومع ذلك هذاك تحذير آخر: يقال غالبا إن اللف له قيمتان ممكنتان فقط، اعلى وأسفل. وهذا غير صحيح. والصواب أنه عندما يدخل الجسيم اللف اعلى وأسفل. وهذا غير صحيح. والصواب أنه عندما يدخل الجسيم اللف مجالا مغناطيسيا، فإن لفه يسقط على أى من القيمتين المنذكورتين، كما المبلا مغناطيسيا، فإن لفه يسقط على أى من القيمتين المنذكورتين، كما المبلاء تجربة شتيرن - جرلاخ. وإلا فإن اللف يكون فى تراكب من حالاته المبدة لأعلى أو لأسفل، كما تظهره الصيغة المبتذلة عن حالة لف تعسفية: الحادة لأعلى أو لأسفل، كما تظهره الصيغة المبتذلة عن حالة لف تعسفية:  $|\Psi > = (a | b + c + b)$ , were the weights a and b are such that  $a^2 + b^2 = 1$ .

إذا كانت الحالتان الحادتان، أعلى وأسفل، تسهمان بصورة متساوية لحالة اللف التعسفية ن فإن <sup>1/2</sup> = b = 2 . وهذه هى علامة كيبوت qubit، جهاز حالته هى تراكب حالات 1, 0 فى قياس ممتساو: + <0|)<sup>2/1</sup> = < || (<1|

والنظير الكلاسيكى هو العملة المعدنية المقلوبة فى الهواء بالظفر، والتى خلل انطلاقها ربما يقال إنها فى تراكب من حالات الوجه والظهر "الحادة". ولقد أغل معظم الفيزيائيين تمركز التراكب خلال الوقت المبكر من ميكانيكا الكم، وعندما كان التأكيد على حساب مستويات الطاقة الحادة، وتفسير مقدار الكم، وعندما كان التأكيد على حساب مستويات الطاقة الحادة، وتفسير مقدار مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة عن طريق مناظيرة التحليل الطيفى منذ القرن مائل من المعطيات المتراكمة والاشتراك، ومائلة المائل المائل المائل المائل المائل المائل من المائل مائل السمتان شيء واحد، وحقد المائل الاصافى النين منبئة سروى الذاتي. ومعنى هذا أن القول المحالين حادين الوليك الولين شيئة السون منظان على نحو إضافى يعالي المان ما متراحتان وتكرين والخواسي هدذا

۳–۰ المصادفة غير القابلة للرد

من المعترف به بصفة عامة أن حــسابات الاحتمـــال توضـــح مفهــوم المصادفة chance أو العشوائية randomness. وهذا الرأى خساطئ للسسب التالى. تأمل المثال البسيط، وإن كان مثاليا، للعشوانية: مِثال المنتالية النتائية / لـــــ 0s و 1s (أو الوجوه والظهور على التوالي) الذي يقدمـــه قلــب العملـــة بالظفر. وهناك مثل المتتاليات n² للطول n. وجميعها، سواء كانت مطردة تماما مثل 01010101 أو غير مطردة مثل 01100010، لها الاحتمال ذائـــه، أعنى "(1/2). وهذه السلاسل من الحوادث المحتملة بصورة متساوية ليست موضوعات رياضية جيدة التعريف، لأنسه لا يمكن لمصيغة أن تعرفها. (وبعبارة أخرى، هذه المتواليات ليس لها حد عام دقيق، مثل x"/n في حالمة الدالة الأسية). وعلى العكس، فإن المتواليات أو المتسلسلات جيدة التعريف، سواء كانت نهائية أو لانهائية، ربما يتم تعريفها جيدا عــن طريــق تــدوين الحدود القليلة الأولى، وبعد ذلك "..." التي تعنى وهكذا دواليك. ولكــن فـــي السلسلة الثنائية العشوائية لا توجد "وهكذا دواليك" لأنها لا تتضمن "هكذا": إذ لا يوجد نظام أو اطراد شامل. وبإيجاز، العشوائية = الفوضي.

وبما أنه فى متوالية عشوائية نثائية يكون 0 محتملا مثل 1، فــلا يــستطيع حتى كائن حى كلى العلم أن ينتبأ بالحد التالى لأى من 0s أو 15. وباختــصار، مفهوم المصادفة، على خلاف مفهوم الاحتمال، مفهوم لارياضى. ولكنه ينتمــى بطبيعة للحال إلى العلوم الواقعية والتكنولوجيا. وفى هذه العلوم لا يكون الحديث من المصادفة مشروعا إلا إذا كان مصحوبا بنمـوذج لآليـة إضـفاء الطـابع للمولئى -والتى هى بطبيعة الحال شيء عينى يمكن أن يقدم فقـط متواليـات متاهية لحوادث عشوائية (انظر 2002 Bunge).

والوضع في فيرِّياء الكم ممائل، إلا أنه أسوأ. سيكون الكائن كلي العلم عاجزا عن استنتاج دالة الحالة لكوانتون بأى طريقة أخرى غير استنتاجها عن طريق حل معادلة الحالة المناظرة. ولكن معرفة دالة الحالة لا تجيز لنـــا إلا حساب الاحتمالات. ومعنى هذا أنه في التعامل مع الكوانتونات، سيواجه الله تحديا مثل أي واحد منا. على سبيل المثال، يستطيع أن يحسب فقط احتمال انطلاق الكوانتون على اليسار أو على اليمين من وتد حــاد يواجــه شعاع جسيم قادم. خذ مثلا آخر، الكلاسونان المنطلقان في الحالبة الابتدائية ذانها سوف ينتهيان في الحالة النهائية ذاتها. وعلى العكس، فإن الكوانتونين في الحالة الابتدائية ذاتها سوف ينتهيان على الأرجح في حالتين مختلفت بن، كل حالة منهما هي مجرد عضو في فئة كلية من الإمكانات، ولكل منهما ط<sup>مال</sup> موضوعي. وهذه الاحتمالات حقيقية وليست خيالية لأنها الاحتمالات المن تجيزها قوانين ميكانيكا الكم وشروط الحد. (قــارن هــذه الإمكانــات المعانة أو القانونية بالإمكانات المفهومية على نحو محض والتم يتخيلها ميتافيزيقا العوالم الممكنة مثل سول كريبكي وديفيد لويس، والتـــي كالمسمي وفقا لها).

معن المعن الحالات الممكنة حقا التي يمكن أن يكون فيها شـي، الماسية، بمعنى أنه μ أو الدالة الموجية). ودالة الحالة ψ أساسية، بمعنى أنه لا يمكن استنتاجها من أى دوال أخرى. (وما يمكن استنباطه هو القيمة المستقبلية لـ  $\Psi$  من قيمتها الابتدائية)، ومن ثم، فى نظرية الكم، الاحتمال المستقبلية لـ  $\Psi$  من قيمتها الابتدائية)، ومن ثم، فى نظرية الكم، الاحتمال خاصية أساسية مثل الطاقة تماما. (وفى الحقيقة يظهران معا على قدم المساواة فى معادلة الحالة أو المعادلة الموجية، والتى تأتى فى الصيغة  $\Psi^{0}$ . (O = - 2 من D تدل على عامل يتضمن عامل الطاقة للكوانتون موضوع البحث، و  $\Psi$  هى الحالة المناطرة أو الدالة الموجية، والتى تأتى فى الصيغة الم

وبعبارة أخرى، وفقا لنظرية الكم، العشوائية سمة أساسية للواقع، على حين أنها فى الفيزياء الكلاسيكية سمة مشتقة مع أنها سمة موضوعية بصورة متساوية. ومع ذلك لاحظ أن هذه النتيجة لا تلزم إلا وفقا للنفسير الواقعى للاحتمال بوصفه القياس للإمكانية. وعلى العكس، إذا تبنى المرء النفسير الذاتى أو البايزى للاحتمال بوصفه القياس للايقين الذاتي، فإن العشوائية لا توجد إلا فى نظر المشاهد. وبالإضافة إلى ذلك، فى هذه الحالة، ما داما حت احتمالات الكم تحسب من الحالات، فلا شيء يوجد فى أى حالة موضوعية. وخاصة السؤل عما إذا كانت الذرة فى حالة ماية الهماود سوف يعتماد على الملاحظ، وسوف تكون المهمة الوحيدة للمجربين هى التأمل فى ذواتهم.

ولكن السببية أساسية وموضوعية مثل المصادفة، كما تظهرها حقيقة أن دالة الحالة تعتمد اعتمادا أساسيا على القوى والقيود على الكوانتون. على سبيل المثال، دوال الحالة بالنسبة لذرة هيدروجين فى خلاء، وفى مجال كهربائى، أو فى مجال مغناطيسى، تختلف من حالة إلى أخرى، وتكون مختلفة أيضا إذا كانت الذرة فى مكان ضيق بدلا من أن تكون فى مكان فارغ. وبالإضافة إلى ذلك، كما لاحظنا من قبل، يمكن للكوانتون أن تسحقه بينته الفيزيائية العيانية بهدف تحويله إلى كلاسون: تذكر الشكل ٣-١. وهكذا المتفظت نظرية الكم بالسببية، رغم أنها بقدرة منقوصة ومرتبطة بالمصادفة. وعلى العكس، ظل السبق ("المدخل يسبق المخرج") سالما: لا يوجد عكس الزمان ما عدا العملية المفهومية لتغيير علامة متغير الزمان. صحيح أن فينمان وآخرين زعموا أن البوزيترونات إن هي إلا إلكترونات تسافر إلى الماضي، فقط لأن العكس المتزامن للزمان وعلامة الشحنة الكهربائية تترك للمعادلات الأساسية ثابتة. ولكن هذا خيال العلم (Bunge 1959).

وفى التصادمات بين الكلاسونات، مثل الرصاصات وأهدافها، تعتمد النتيجة اعتمادا أساسيا على المقطع المستعرض الهندسى للهدف، الذى يكون ثابنا، وبخاصة، سرعة \_ مستقلة. وعلى العكس، عندما تتصادم الكوانتونات بعضها مع بعض، فإن المقطع المستعرض الهندسي لا يودى دوراً، لأن الكوانتونات ليس لها شكل فى ذاتها. وبالنسبة للكوانتونات المنطقة المميزة هى المقطع المستعرض الفعال. وبعيدا عن أن يكون ثابتا، هذا المقدار يكون متاسبا عكسيا مع مربع سرعة الكوانتونات العرضية.

وفى حالات أخرى، سيكون التشتت عنيدا، أعنى أن القـذائف سـوف بعنصها الهدف أو تسبب القذف لكو انتونات جديدة على نحو كيفى. على سبيل لمثل، شعاع البروتونات المتصادمة مع نوى ذرات الهيدروجين سوف تولد أعام الميزونات  $\pi$  موجبة وسالبة وفقا لخطة التفاعل:  $+\pi + p + p + p + p + p + p$ (تتشتت بعض البروتونات على نحو مرن، على حين نتحد البقية مـع لإنتاج أشياء جديدة على نحو كيفى، ميزونات). وهـذا التفاعال أيضا فى النجوم وفى الغلاف الجوى الأرضى الأعلى (كنتائج لوابسل من الشعاع الكونى). والطاقة الكلية، والشحنة الكهربائية واللف تكون محفوظة فى هذه العمليات، ولكن عدد الأشياء وكتلها يمكن أن تسزداد. ولا يمكن مضاعفة أرغفة الخبز والسمك عندما يشاء المرء، ولكن يمكن مسضاعفة الكوانتونات \_ وإن جاء بإنفاق الطاقة وليس التعويذات بطبيعة الحال.

### ٣-٣ المفارقات

لقد قبل إننا عندما نكون بإزاء نظرية الكم، لا نجد سؤالا ساذجا أكثر مما بنبغى، ولا نجد جوابا محالا أكثر مما ينبغى. والمشيء المحقق أن هذه النظرية أثارت كثيرا من المفارقات paradoxes، أعنى نتائج مضادة لما هم حدسى. ومع ذلك غالبا ما ينسى تماما أن الميكانيكا الكلام يكية ونظرية المجال بنت أيضا متسمة بالمفارقة عند الولادة: كيف يمكن لجسم، حالما بوضع فى حركة، أن يبقى متحركا من دون أن يكون مدفوعا أو مجذوبا بوضع فى حركة، أن يسبب الفيضانات عن بعد؛ كيف يمكن أن توجد كيف يستطيع القمر أن يسبب الفيضانات عن بعد؛ كيف يمكن أن أن توجد موجات كهرومغناطيسية غير التى تتوقف على أساس، الأثير وكيف يمكن أن يترك نظام لذاته ليصبح متمردا على نحو متزايد؟ تعين فى نهاية الأمر أن هذه المفارقات وغيرها مجرد أفكار غير متضعة مع الحسين أو الحس المشترك، أعنى معرفة بالية.

واتضح فى نهاية المطاف أن كثيرا من مفارقات الكر المتشاء هكذا من النوع ذاته، أعنى أشياء مربكة بسبب عدم الألفة. ولكين بمكن المساء في مفارقات أخرى ننشأ من التفسير الذاتي الذي قد في التكتيبات من القرن

12 419

لعثرين عن طريق مدرسة كوبنهاجن التي قادها بور وهيزنبرج. وهي تقع مبيا تحت عنوان "أثر الملاحظ". والمعروف منها إلى حد بعيد هو تحلل لالة الموجية Schrodinger's (wave)، وقطة شرودنجر Schrodinger's لالة الموجية quantum zeno paradox (انظر Kalnay 1983ab).

وأؤكد أن كل مفارقات الكم هي صور منوعة للعبتين مألوفتين تستخدمان لمُناء نضفي الطابع العشوائي. وهذه الألعاب إما كلاسيكية، مثل العملة المقلوبـــة في لهواء بالظفر، أو ميكانيكية - كمية مثل تأثير ات النشاط الإشعاعي. دعنا نحل لمانين تطيلا موجزا. يجوز أن نميز ثلاث مراحل في لعبة العملة: قفز العملة (ولتي يمكن ميكنتها لتفادي الميل) وطير إن العملة، و هب وط العملة. وسوف نوفق جميعا على أنه خلال الطيران، يكون للحالات النهائية، الوجَّة والظهر، الاحتمال ذاته، أعنى 1/2 . وينشأ الاختلاف فقط عندما يطرح السؤال "ملا احتمال رئية الوجه عنما تهبط العملة؟ سيرد التابع لمدرسة كوبنه اجن أن الملاحظة <sup>سببت ف</sup>ى أن تهبط العملة إما مع الوجه أو الظهر نجو الأعلى، وأن أى حادثة لجربة، ليس لها تأثير سلبي. وسوف يقرر الصال أنه حالما تهبط العملة، يتلاشى معمل الواقعي أو الفيزيائي. ُلقد انتقل اللايعين من العملة إلــــني العقـــل الــــذي\_ م الم الم الفيزياء. والمؤمن بالخرافات في وحده الذي يميل السي المنابع اللاعب، بقوة عقلية محضية المنطبع في يجبر العملة على إظهرار ٢ المتعاجمة المعامة

وإليك نظير الكم: جهازا منشطا بأحد منتجات تحلل عينة صغيرة مسن مادة إشعاعية النشاط. ويمكن أن نسمى أ الأثر المقابل للملاحظة لهذه العملية. مثل إشارة صوتية أو إشعال دائرة كهربائيـــة. وســوف يــزعم المناصـر المتعصب لمدرسة كوبنهاجن أنه بما أن الملاحظة لا تكون كاملية بينميا المرحلة الأخيرة لم تسجل، فإن حدوث أ يجب نسبته إلى الملاحظ أو حتبي أولا، وأن هذه الحادثة هي الحلقة الأخيرة في سلسلة من حــوادث فيزيانيـــة على نحو صارم. ويكون هذا هكذا إلى درجة أن احتمال حــدوث أ ضــمن الوحدة الزمانية التالية يحسب على وجه الحصر على أساس قـانون التحلـل الإشعاعي النشاط. وربما يضيف الواقعي أن الوضع الإبستمولوجي سيكون هو الوضع ذاته في حالة تجربة فيزيائية حيث يخطط العالم ويحدث سلـسلة فيزيانية تماما من الحوادث، مثل تصادم شعاع بروتونات عالية الطاقة مـــع نوى ذرات هيدروجين، والذى يستخرج الجسيمات الأولية وينتج الميزونـــات π الموجبة والسالبة، كما لاحظنا في الجــزء الــسابق. وحتــي التجــارب السيكولوجية، يكون المجرب حذرا للبقاء على مدى الذراع من الأشـــخاص الذين يجرى عليهم تجاربه حالما يكون هؤلاء الأشخاص جاهزين.

إذا كانت الكوانتونات تتسم بالمفارقة (تتناقض مع ما هو حدسى)؛ كذلك تكون المادة المظلمة إلى حد بعيد، رغم الاعتقاد بأنها تشكل ٩٥% من المادة الكلية فى الكون. وتسمى "مظلمة" لأنها لا تبعث الضوء ولا تعكسه، ولكن من المعروف أنها توجد لأن الأجسام المرئية تدور حولها. والتغسير المفضل الآن هو أنها تتألف بصورة أساسية من جسيمات مادية متفاعلة بعنف. ولكن لا ينك أحد بطبيعة الحال أنه فى نهاية الأمر سوف يتم الكشف عن شيء لكبر حول المادة المظلمة بفضل التفاعل المألوف بين الملاحظة والنظرية. وفى الوقت الحاضر نجد أن الدروس الفلسفية الوحيدة التى يتعين سنخراجها من اكتشاف المادة المظلمة هى أن هذه المادة تأتى فى مجموعة منوعة كبيرة من الأنواع، وأننا لا بد من أن نكون على استعداد لاكتشاف أواع جديدة ومدهشة من المادة إذا أخلصنا للمادية والنزعة العلمية. وكانت لذى الملك الفونسو العاشر فى العصر الوسيط فكرة عن هذا التعقيد: قال إن الإله استشاره عند خلق العالم، فنصحه بشيء بسيط.

### ٣-٧ المادية مقابل المثالية

بقرأ المرء أحيانا أن قوة الرياضيات فى وصف العالم الخارجى هـى أن لعام الخارجى يجب أن يكون رياضيا (مثال 2008 Tegmark). وهذه الحجـة نهم المقوم الأساسى فى أى نظرية فيزيائية، ألا وهو تفسير بعض رموزها فى حدود كائنات فيزيائية وخصائصها، كما هو الحال عندما يفترض المرء أن لم خود كائنات فيزيائية وخصائصها، كما هو الحال عندما يفترض المرء أن أطنل على طاقة الذرة فى حالتها nth". ومثل هذه الجـسور بين الرمـز والوقعة غائبة عن الرياضـيات البحتـة، وذا الك بسبب بسبيط وهـو أن المعقول أن نجرب ونقيس طاقة العدد مثل وهذا هو السبب فى أن التبديه موضوعات الرياضية ليس لها خواص فيزيائية وهذا هو السبب فى أن التبديه المعقول أن نجرب ونقيس طاقة العدد مثال وهذا هو السبب فى أن التبديه موضوعات الرياضية لا بد من أن يتعمد مصادرة تفسير واحـدة علـى المعقول أن نجرب ونقيس طاقة العدد مثال وهذا هو السبب فى أن التبديه معادرة فيزيائية لا بد من أن يتعمد مصادرة تفسير واحـدة علـى المعقول أن هزائية المات المات المات المات المات المات وهذا هو السبب فى أن التبديه معادر المات وفى أوقات أخرى يعتقد أن الكون عقلم، لأنه "لا شمي، يوجد إلا الملاحظات" (2005 Henry). ولكن هذه الجملة الاستثنائية تخرج على نصو الفعل "يلاحظ". وبالفعل، يمتل هذا الفعل علاقة خاصة جدا بين حيوان مسنح أعضاء حسية والموضوع الذى يلاحظه، أعنى الشيء أو الحادثة. ولا يمكن أن توجد ملاحظة فى حالة فقد أى حد فى العلاقة. ومع ذلك ترانا نؤكد، فى حدود غير نحوية وبغير دليل ملائم، أن الواقع برمته من المسعداء. وكمنك والمستقبل مو أثر الملاحظ. سيكون باركلى وفشته من المسعداء. وكانك يقطع القائمون على إدارة العلم الاعتمادات المالية التى تخصص له، ما دام المذهب العقلى ليس فى حاجة إلى معامل وملاحظات.

هل بمكن أن نجد أى تأييد تجريبى للتفسير الذاتى لميكانيكا الكم؟ دعنا نـر. كما اقترح من قبل، وكما حاول كامبل فى عام ١٩٢٠ أن يبرهن على نحو مفنع منذ قرن تقريبا (Campbell 1920)، تتألف النظرية الفيزيائية مـن صـورية رياضية بالإضافة إلى تفسير . والتفسير فئة من الافتر اضات الدلالية (تواعـد التناظر" و"التعريفات الإجرائية"). وهذه الافتر اضات هى عبارات مـن أنـواع "لفئة ف هى فئة الأشياء من النوع ن"، و"إسناد أ (دالة مثلا) يمثل الخاصـية خ فى كل ن". وعندما نسمى الصورية الرياضية ر وتفسيرها ت، يجوز تـصور فى كل ن". وعندما نسمى الصورية الرياضية ر وتفسيرها ت، يجوز تـصور مناظرية الفيزيائية ظ بوصفها الجمع المنطقى لـــــر و ت، أعنـى ظ = رU محايدة فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تتحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا محايدة فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تتحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا مجليدة فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا محايدة فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا مجليد فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا محايدة فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا مجليد فلسفيا، فإن فلسفة المنظر سوف تحصر فى الافتراضات الدلالية ت. ولا مجليد فلي في منه إن منه إذا متضم فى مقدمات ت. دعا نواجه الآن نظريتين ظر، وظر ، تشتركان فى الصورية الرياضية ذاتها ر، ولكنهما تختلفان فى تفسيرها. ومعنى هذا أن ظر = ر U ت، و ظر = ر U ن، وبعد نلك دعنا نزود ظر، و ظر بمؤشرين مر و مر على التوالى، ونقيم مرا المفاهيم النظرية فى النظريات المنتافسة مع نظائرها التجريبية أو القابلة الملحظة. والآن دعنا نستخرج نتائج قابلة للملاحظة جر و جر من توحيد النظريات مع الأشياء المناظرة لمؤشر اتها: ظر U مر – اجر، ظر U مر – ا بر، حيث يدل – إعلى علاقة الاستلز ام (أو اللزوم المنطقى)، وأخير ا، صمم ونذ تجربة حاسمة قادرة على الحسم بين جر و جر.

ومن الواضح أنه إذا كانت الافتر اضات الدلالية ت مادية وواقعية، فإن لمؤشرات المناظرة سوف تكون علاقات بين متغير ات فيزيائية، على حين أنه إذا كانت ت مثالية وذاتية، فسوف تكون المؤشر ات المناظرة مقتر تة بعلاقات بين متغير ات سيكولوجية. في الحالة الأولى ستكون الاختبارات ملاطات وتجارب فيزيائية، مثل قياسات الخطوط الطيفية أو قياسات أشعة الجسم. وفي الحالة البديلة، حيث تكون الافتر اضات الدلالية ت مثالية وذاتية، سوف نؤدي اختبارات سيكولوجية، أو نتأمل فحسيتيا في ذواتتا.

ماذا عسى أن يكون نوع الإجراء التجريبي، السيكولوجي أو الفيزيائي، لأى سيعتبر منتجا للدليل التجريبي الملائم للنظرية ظ موضوع البحث؟ مركب على مستوى القارئ. سيكون قادر اعلى أن يقون بنفسه ما إذا كان مركب على مستوى القارئ سيكون قادر اعلى أن يقون بنفسه ما إذا كان مركب على مستوى القارئ سيكون قادر اعلى أن يقون بنفسه ما إذا كان مركب على مستوى الذاري أيا من التفسيتيك بمتوان الاحتفارات التجريبية مركب الذين يختارون أيا من التفسيتيك بمتوان الاحتفارات التجريبية مركب من أو تكذبها. وبهذه الطريقة منكون الذين تعادرا على متواحمة ما إذا كان مركب من القاري الذين عادرات المركب من التفسيتيك بالمان المان المان المان المركب من القاري من المركب من التفسيتيك من المركب من المركب من المان المان المان المان المان من المان مان المان مان المان مان المان المان مان المان المان المان مان مان مان المان المان مان مان مان المان مان المان مان مان المان مان مان مان مان المان مان مان مان م النحو، سوف يعتمد القرار النهائي حول ما إذا كان الكون فيزيائيا أم عقلبا على حجم ميزانية المجرب: إذا كانت الميزانية كافية، ربما يقدر علمى أذاء تجربة فيزيائية، ويستنتج أن الفيزياء تدرس المادة، علمى حمين إذا كانمن ميزانية الفيزيائي قليلة، ربما لا يفكر إلا في أفكاره الخاصمة، ويمستنتج أن الكون عقلي، كما تمسكت دائما مدرسة كوبنهاجن. وأنت ترى إذن أن الذائية تصبح أرخص بكثير من الموضوعية.

### ملاحظات ختامية

وفى الختام، احتفظت فيزياء الكم ببعض الأفكار الكلاسيكية، وخاصة أفكار الزمان والتقدم؛ وغيرت أفكارا أخرى تغييرا جذريا، وخاصة أفكار السببية والمصادفة؛ وتخلت عن كثير من الخصائص التى نسبت إلى المادة فيما مضى، مثل أفكار بقاء المادة والكتلة، والثبات وقابلية الانفصال، والقرد (أو الاستقلال)، والقيم الحادة لكل خاصية. ولا يوجد شك إذن فى أن فيزياء الكم أوجبت تغييرات جنرية فى الميتافيزيقا حتى لو لم يلاحظها معظم الميتافيزيقيين (يستثنى من ذلك 2003 Mudlin 2003).

أما الإستمولوجيا، على العكس، فلم يصبها تغيير من شورة الكم، باستثناء أن ثورة الكم قدمت رصاصة الرحمة للواقعية الساذجة والوضعية معا، وذلك بتأييد مبدأ المذهب الذرى القديم القائل إن ما يقبل الإدراك الحسى يتعين تفسيره فى حدود ما لا يقبل الإدراك الحسى. صحيح أن المتغيرات الديناميكية، مثل الوضع، وكمية التحرك، واللف، غالبا ما تسمى "الأمور القابلة للملاحظة". ولكن هذا العرف هو مجرد انحناءة احترام للوضعية، لأن

Ż.

النصانص المناظرة للكوانتونات لا تقبل الملاحظة بصورة مباشرة بأية حال. ولمحظة كل تأثيرات الكم يستلزم مكبرات.

ومل النتائج التجريبية، على جميع المقاييس \_ المجهرية والوسطية وكل النتائج التجريبية، على جميع المقاييس \_ المجهرية والوسطية. والعبانية يتم تفسيرها بمساعدة نظريات لا تتضمن صفات ظاهراتية. والتصميم، والقياس التدريجي، وتحسين الوسائل المعملية البسيطة، مشل المقاييس، والأميترات، والشرائح الضوئية الفوتو غرافية، وعدادات جايجر \_ يتطلب نظريات عديدة. وهكذا في المعمل، وفي تناقض مع الحياة العادية، تتم المعطيات التجريبية بمساعدة النظريات بدلا من التسليم بها. والتجريبية تكون ملائمة فقط للصبادين و الحصادين.

صحيح أن الكوانتونات حساسة جدا للتجربة التى تستعمل بحيث يعتقد فى أن أرجودها الفعلى يعتمد عليها. وعلى هذا النحو تمسك هز نبرج في أن أرجودها الفعلى يعتمد عليها. وعلى هذا النحو تمسك هز نبرج (Heisenberg, 171) بأن الذرات ليست أشياء فى ذاتها، وإنما "أجرزاء مسن مواقف الملاحظة"، ومن ثم أشياء لذا باصطلاح كانط. ولكن استعمال نظرية الكم لتعسير الحوادث التى نقع بعيدا عن أى معامل، مثل التفاعلات النووية فى الشمس، بند أى شكوك تتعلق بالوجود المستقل الكوانتونات. وإنكار هذا الاستقلال إما أنه بقية من فلسفة باركلى وكانظ وكونت وماخ، أو نتاج للخلط بن "ألواقع" والوجود المنفصل (أو المستقل) ((لتطرق تظرا لأن الأطفال لا ينصلون عن الذين يعنون بهم، فلا بلزم أحد للسر راقعيين) وعلى العكس، نقسلون عن الذين يعنون بهم، فلا بلزم أحد للسر راقعيين) وعلى العكس، من الاعتراض أبدا على تمركز مفهو الطاق، تحقابان إذن نظرة عسن على هذا المفهوم المركزى للأنط الحد منا من من النوزياء.

## المفصل الرابع

# المفهوم العام للمادة: أن يكون الشيء موجودا هو أن يصير

ربما يقرأ المرء موسوعة فى الفيزياء من دون أن يصادف أبدا كلمة "مادة"، حتى لو كان العمل الكامل لا يتعلق بشيء آخر . على سبيل المثال، يدرس العربائيون المشتغلون بالحالة الصلبة الأشياء المادية فى الحالة الصلبة، وليس العربائيون المادية فى ذاتها. والسبب الرئيسى لإهمال الاسم "مادة" والصّفة "مادى" منابع مفهوم المادة مقولة أنطولوجية عامة جدا: وفى الفيزياء لا توجد نظرية علمة عن المادة، مثلما لا توجد نظرية عامة عن العمليات.

لللذعلى للمستوى الفيزيائى المجهرى، أن مفهوم المادة فقد دوره المركزى للد على للمستوى الفيزيائى المجهرى، أن مفهوم المادة فقد دوره المركزى فى الفيزياء؛ وهذا لأنه احتفظ بالتعريف المهجور "لمادى" بوصفه موضوعا مزودا بكتلة. وفسر بعض الفلاسفة مثل دانيال ستولجر (Daniel Stoljar) مزودا بكتلة. وفسر بعض الفلاسفة مثل دانيال ستولجر (2003 2006 غياب المادة من معجم الفيزياء بوصفه دليلا على أن العلماء تجاهلوا ما هو "فيزيائى". ويتفق تشومسكى مع هذا الرأى (Chomsky 2009)، ويقدم ما هو "فيزيائى". ويتفق تشومسكى مع هذا الرأى المحويات النهائيت المعلومات إحول ماذا؟ ]؛ وزعم ستاب أن ميكانيكا معلومات إحول ماذا؟ ]؛ وزعم ستاب أن ميكانيكا عن دليل لتأييد أى ملاحظة من الملاحظتين العابرتين. ولاحظ ان الملاحظات الحمقاء وليس من المعتقدات غير التقليدية الواعد مدفوعتان بالحلم المثالى القديم للقضاء على المادية.

إن التمسك بحفنة من الآراء الشاذة اللافتة للانتباء اللاواقعية و أيسر بكثير من دراسة الفيزياء أو الكيمياء، وهى علوم المادة بسلا وبالإضافة إلى ذلك، هذه اللآلئ العصرية من الحكمة ليست أسوأ م الظاهر اتية المبكرة عند لوك وباركلى وهيوم وكانط وكونت وماخ، المعرفة مقصورة على وصف الظواهر: إن الأشياء فى ذاتها مقيد واقعة فى السر " أو ربما لا توجد أيضا. (انظر فى نقد مدفع الظ عقبة فى تقدم المعرفة ومؤشر مرعب على التدهور الفكرى

وأقرب شيء إلى النظرية الفيزيائية العامة فى المسادة هسو الإس الحرارية الكلاسيكية، التى تعالج الأنظمة الفيزيائية العيانية المعزولة لل التعسفى، ومن ثم بصرف النظر عن أى خصائص جزئية، مثل الم النوعية أو اللزوجة. ولكن كما لاحظ كليفورد تروسديل (1984) ب النوعية أو اللزوجة. ولكن كما لاحظ كليفورد تروسديل (1984) ب الإستاتيكا الحرارية بسيطة إلى حد بعيد حتى بالنسبة إلى الأنظمة الفيزيا العيانية، لأنها تتجاهل عمليات مثل التدفق، وتفترض العزل. وبالفعل لا العيانية، لأنها تتجاهل عمليات مثل التدفق، وتفترض العزل. وبالفعل لا العيانية، لأنها تتجاهل عمليات مثل التدفق، وتفترض العزل. وبالفعل لا العيانية، لأنها تتجاهل عمليات مثل التدفق، وتفترض العزل. وبالفعل لا العيانية، لأنها تتجاهل عمليات مثل التدفق، وعقد م الإستاتيكا الحرارية، شأنها فى ذلك شأن علم الاقتصاد الصغير الكلا الجديد، إلا بالأنظمة المغلقة، وتعالج كل تغير بوصفه نتيجة لتحويا بلا زمن بين حالات التوازن. وبالتالى لا هى عامة ولا هى دقيقة وهكذا إذا شئنا أن نضع بايدينا تصور ا عاما للماده، قار بد من ان للحول إلى مكان آخر. وأقترح أن نلقى نظرة على الصيغ المجردة إلى حد بعيد النظريات الفيزيائية العامة للغاية: الصيغ التى تقوم على مبادئ منوعة ومتشدة مثل مبدأ هاملتون (انظر 1949 Lanczos). وهذه المبادئ تتعلق جميعا بالخاصية الفيزيائية العامة الوحيدة ألا وهى الطاقة.

٤-١ الطاقة

له هذاك خاصية مشتركة لكل الموضوعات المادية، ولا تستطيع أن تملكها الموضوعات اللامادية (المثالية، والخيالية، والمجردة)؟ وبعبارة أخرى، ما عسى أن تكون الخاصية الفيزيائية العامة، إن كان لها وجود، ومن ثم الخاصية التى تميز المادة؟ الجواب هو الطاقة. ولكن هناك أنواعا أو فسائل منوعة من الطاقة: الطاقة الحركية، والكامنة، والمرنة، والحرارية، والكبربائية، والمغناطيسية، والنووية، والكيميائية، وهلم جرا. والمشيء المعقق أن هناك أنواعا كثيرة من الطاقة مناما توجد أنواع من العمليات. وبصورة مناظرة، هناك مفاهيم كثيرة خاصة للطاقة مثلما وجود، أو الفريائية والكيميائية. (ولكن لا توجد مفاهيم أحيائية، وسيكولوجية، أو إجتماعة للطاقة).

وعلى خلاف الفصائل الأخرى، نجد أن الأنواع المنوعة مـن الطاقـة متكلفة بشكل تبادلى، وسبب ذلك أنه يمكن تحويل نوع إلى آخر. ومع ذلك، فيد واحد: أن الطاقة الحرارية لا يمكن تحويلها تحويلا كليا إلى طاقـة و ميكانيكية عيانية، لأن بعضها يظل مرتبطـا بالنظـام الـديناميكى الحرارى. وهذه الأحادية فى الاتجاه الجزئية يعبر عنها القانون النسانى فى الديناميكا الحرارية. ولكن هذا القيد لا يؤثر فى العمليات الفيزيائية المجهرية، أعنى العمليات التى يؤدى فيها ثابت بلانك h دورا. وبطبيعة الحال، معسل الطاقة الكلية الداخلة فى أى عملية تحدث فى نظام مغلق يظل ثابتا. (والمعل الإضافى مطلوب لأنه، وفقا لميكانيكا الكم، يملك الشيء بصفة عامة توزيعا الطاقة بدلا من قيمة واحدة أو حادة). وهذا البقاء الكمى هو السبب فى أن كل أنواع الطاقة بصفة عامة.

ومع ذلك فإن المفهوم العام للطاقة والمبدأ العام لبقاء الطاقة بغمران الفيزياء، رغم أنهما يقعان منها عند حجر الأساس. وبالفعل، يعرف كل فرع فى الفيزياء مفهومه (مفاهيمه) الخاص به عن الطاقة، ويفترض أو يشت قانونه عن بقاء الطاقة، ولكن لا يعرف أى فرع المفهوم العام. ولكى نجمع طاقات نوعين أو أكثر ترانا فى حاجة إلى ربط الفروع المناظرة. على سبيل المثال، الطاقة الكلية لأنبوب من سائل أو غاز مشحون كهربائيا لا يمكن حسابها إلا فى العلم البينى للديناميكا الكهربائية .. المغناطيسية \_ الحرارية. المائية. ولعل هذا هو السبب فى أن محاضرات فينمان فى الفيزياء" تقرر أن فيزياء الوقت الحاضر لا تعرف ما عسى أن تكون الطاقة. ترى هل تساعلنا الفلسفة؟ دعنا نرآ.

إليك المفتاح: كل النظريات الفيزيائية الأساسية، من الميكانيكا الكلاسي<sup>ية</sup> والديناميكا الحرارية الكلاسيكية إلى نظرية التثاقل عند أينشتين و<sup>الديناميكا</sup> الكهربائية الكمية، يمكن صياغتها في صورية هاملتونية [ نسبة إلى هاملنونا أو شيء قريب منها، صورية لاجرانجية [ نسبة إلى لاجرانج ]. والسشيء الوسط فى أى نظرية مثل هذه هو دالة أو مؤثر H يمثل الطاقة الكلية للمشار إليه. وتعتمد H على زمان ومتغيرات أساسية معينة (غير معرفة) تسمى إحداثيات معممة وكمية تحرك معممة. ومعادلات الحركة (أو معادلات انتشار المجال) للشيء موضوع البحث، سواء كان جسميا أو جسما أو مجالا أو كوانتونا، تشكل نظاما من المعادلات لمعدلات تغير H فيما يتعلق بهذه المتغيرات (وعلى وجه الخصوص، درجة الميل لـ H تساوى ناقص القوة. ويستلزم كل تغير تغيرا فى الطاقة فيما يتعلق بالإحداثيات المعممة. وبعبارة أخرى، لكى يحدث شيء ما لا بد من أن يوجد عدم تماتل أو تطابق للطاقة أو درجة الميل. وقال بيير كورى فى صياغته البليغة: اللائماتل يبدع الظاهرة. وهكذا نشترط التالى:

عريف الطاقة = قابلية التغير.

والمعلم، مثل هذا المؤلف، سوف يعيد كتابة هذه العبارة علـــى النحــو التالي:

> بالنسبة لكل س : (س له طاقة = تع س هو قابل للتغير). ودعنا الآن نضع هذا التعريف للعمل. ونبدأ بافتر اض مصادرة 1 كل الأشياء المادية العينية فقط قابلة للتغير. ومعنى هذا

بالنسبة لكل س : يكون س عينيا إذا وفقط إذا كان س قابلا للتغير . ملاحظة ا لقد ساوينا كلمة "عينى" بكلمة "مادى". وهذه مواضعة شائعة فــى الفلسفة أكثر من شيوعها فى الفيزياء. وتبعا لاشتر اطنا، المجالات الفيزيائيــة مادية مثل الأجسام الممتدة تماما. (تذكر الجزء ٢-٢). *ملاحظة ٢* يظهر تعريفنا للمفهوم العام أو الأنطولوجي للطاقة في حدود قابلية التغير أنه مفهوم معرَّف بدلاً من أن يكون بدائيا (غير قابسل للتعريسف، ومعرِّف). وعلى العكس، مفاهيم الطاقة التي تظهر في نظريات تتم صياغتها في الشكل الذي أعده هاملتون تكون مفاهيم بدائية في هذه النظريات. ملاحظة ٣ كما لاحظ أرسطو، تغير المكان هو أبسط نوع للمكان، لأنه تغير كمي فحسب. وبالإضافة إلى ذلك، على خلاف التغير الكيفي، الـــذي يكــون مطلقًا، تغير المكان يكون نسبيا لإطار المرجع، ما يكون ساكنا بالنسبة إلى إطار يكون متحركا بالنسبة إلى أطر أخرى. ومن ثم فالسكون، الذي اعتبره أرسطو حالة طبيعية للأشياء، هو حالة خاصة جدا للحركة. ومفهوم التوازن الثابت يعمم هذا المفهوم عن السكون. وبصورة مناظرة، العبارة القائلـــة إن الأنظمة في توازن تستجيب لاضطرابات بطريقة تعيد التــوازَن ("مبــدأ" لوشاتيلييه) سوف تبدو أنها تبرئ رؤية العالم السكونية بصورة أساسية عنــد أرسطو. ولكن هذا ليس كذلك، لأن "المبدأ" موضوع البحــث لـــيس قانونـــا للطبيعة وإنما هو معيار للتوازن الثابت: قاعدة لتحديد هذه الحالة المحــددة. وبصورة مماثلة، مصادرة الاقتصاديات المعيارية، القائلة إن الأســواق فـــى توازن، أو تعود إليه إذا اضطربت، هي جزء من التفكير القائم على الرغبة. وخلاصة القول أن الطبيعة ليست مغرمة بالسكون على وجــه الخــصوص، والمجتمع لا يؤلم التوازن. وكما قال هيرقليطس، كل شيء يكون في عمليـــة تغير: الواقع وقابلية التغير متجاوران. لين التعريف السابق والمصادرة ١ يستلزمان معا نظرية بالنسبة لكل س : إذا كان س موضوعا ماديا، فإن س له طاقسة،

والعكس صحين وهذه النظرية لها نتيجتان مباشرتان. الأولى هي:

ر. اللازمة المنطقية ( الموضوعات المجردة (المثالية، والخيالية، وغير العينية) نفتر إلى الطاقة.

على سبيل المثال، مفاهيم الطاقة ليس لها طاقة. (وخذ حذرك : قولك: من دون - خ، حيث تمثل خاصية كمية، ليس هو القول نفسه خ = صفر. على سبيل المثال، ليس هو القول إن الرصيد فى الحساب البنكى للبقرة صفر البقر لا يمكن أن يملك حسابات فى البنوك - إلا إذا كنا بطبيعة الحال فى لا العوالم الممكنة التى تخيلها الميتافيزيقيون الذين سئموا تكاليف الحياة. ما نقول إن المفاهيم والفروض والنظريات تتغير، ثاننا نعنى أن الأمخاخ منا نقول إن المفاهيم والفروض والنظريات مختلفة. على سبيل المثال، يجوز من له - وإن شئت فقل إن إبداعات المرء المفهومية المتوالية لا نتخير بن له - وإن شئت فقل إن إبداعات المرء المفهومية المتوالية لا نتخير با وقل مثل هذا عن مفهوم المادة؛ باعتبارها مفهوما، المادة لامادية، لك الحركة لامتحركة والحياة غير ذات حياة.

والنتيجة المباشرة الثانية للنظرية السابقة هى: مة المنطقية ٢ الطاقة خاصية، وليست شيئا أو حالة أو عملية (تحذير: مدم بعض الكتاب "طاقة" و "إشعاع" بوصفهما كلمتين متر ادفتين، وهما كذلك، فالإشعاع شيء، ومن حيث هو كذلك، يملك طاقة).

ملاحظة ٤ نظرا لأن الطاقة خاصية، يمكن تمثليها إما بدالة أو مــؤثر.

وفي الفيزياء الكلاسيكية، ربما يقول المرء إن (E(c. x. t. f. u هي قيمة تعسفية الطاقة من النوع E للشيء c المعين في النقطة x، والزمان t، بالنسبة لإطار المرجع f، وتم تقدير ها أو قياسها في وحدة الطاقة u. والدالة موضوع البحث لها إذن الصيغة العامة C جيت E: C × E<sup>3</sup> × T × F × U  $\rightarrow$  R هي فنة كيل الأشياء العينية الممكنة و E<sup>3</sup> تمثل المكان -3 الإقليدي، و T تمثل فئة اللحظات، وF تمثل فئة أطر المرجع، وتمثل L وحدات الطاقة، وR الخط الواقعي. وفي حالة طاقة تفاعل مثل الطاقة النثاقلية أو الكهربائية، فإن C يحل محلها فنة C C×لزوج من الكاننات العينية. وفي فيزياء الكم، يتم تمثيل الطاقة عن طريق مؤثر هاملتون (على سبيل المثال، مؤثر الطاقة الحركية لكوانتون الكتابية m هو ih∇/2π) والخاصية المناظرة هي كثافة الطاقة ψ·Hψ التي تعتمــد على المكان والزمان. ويصورة عرضية، كل الكثافات هي كميسات كثيفة أو غير جمعية، على خلاف الأطوال والفترات الفاصلة من الزمسان، التسي هي شاملة.

. . .

ملاحظة <sup>م</sup>كل قيم الطاقة تعتمد على إطار، ومن شم فإن الــشي، ذاتــه يكون له طاقات كثيرة بقدر ما تتحرك أطر المرجع بسر عات مختلفة بعضها بالنسبة إلى بعض. على سبيل المثال، الطاقة الحركية لجسيم بالنــسبة إلــي إطار مرتبط به تكون لا شيء، على حين تكون لا صغر بالنسبة إلى إطــار متحرك، وبصورة مماثلة الطاقة الكلية لشيء مضعن في مجال تصبح صغرا عندما تساوى طاقته الحركية طاقته الكامنة. ومع ذلك، فإن طاقة صغر ليست هي نفس الافتقار إلى طاقة، متلما أن درجة الحرارة صغر (على مقياس ما) ايست مى نفس الافتقار إلى درجة الحرارة. وفى هذه الحالات، على خــــلف ملة كناة الفوتون (غير الموجود)، صفر قيمة عددية خاصة، وبالإضافة إلى لله، يعتمد غالبا على مقياس اصطلاحي.

ملاحظة 7 الشيء الذى لا سبيل إلى إنكاره أن هناك بعض الحالات المشكوك فيها، مثلا، هل الكتب والحوالات المصرفية، والعقود، والطبعات وقاء، والرسوم البيانية، والقطع الموسيقية، والخرائط، أشياء مادية؟ نعم، وقاء، والرسوم البيانية، والقطع الموسيقية، والخرائط، أشياء مادية؟ نعم، مدا إيضا أكثر من ذلك، إنها تتقل معانى. إنها موضوعات سيميوطيقية، وقا أكثر من ذلك، إنها تتقل معانى. إنها موضوعات سيميوطيقية، وقا تتمى إلى تقافة. وهذا هو السبب فى أنها عقيمة ولا فائدة منها ما لم كن مصحوبة بأنظمة رمزية تتيح لمستعمليها قراءتها أو تفسيرها. وهذا هو لسب فى أنه يمكن تحقيقها بطرق متعددة، أعنى بحوامل فيزيائية متعددة: نكر فى "التجسيدات" الكثيرة للمال: عملة معدنية، ورقة نقدية، كارت

الائتمان، حوالة بريدية، كمبيالة، ونحو ذلك (المزيد Bunge 2003a). ملاحظة / تستلزم اللازمة المنطقية /، أن مفهوم الطاقة لا يمكن أن مل محله مفهوم الشيء المادى. لا يوجد شيء من قبيل الطاقة فى ذاتها: كل تم محله مفهوم الشيء المادى. لا يوجد شيء من قبيل الطاقة فى ذاتها: كل تعمة طاقة هى طاقة لشيء ما. وهذا هو السبب فى أن نزعة الطاقة، التى منع منذ قرن مصى بوصفها بديلا للمادية والمثالية معا، تعذر الدفاع عنها منطقيا، ومع ذلك فإن دعاة الطاقة، وخاصة الكيميائى والفيزيائى العظيم رئيلم اوستوالد (1902) كانوا على صواب فى التمسك بأن الطاقة عامة - نوع مصادرة / الطاقة هى الخاصية الفيزيائية العامـة، الوحيـدة المنشركة لكل الأشداء المادية. ملاحظة ٨ يجوز للمرء أن يفكر فى أن الوضع فى الزمكان هو خاصبة فيزيائية عامة أخرى. ولكن، وفقا لأى نظرية علاقية (بوصفها مقابلة للنظرية المطلقة) فى الزمكان، (على سبيل المثال Maynez 1977; Perez- Bergliaffa et al., 1998 أساسية وإنما مشتقة؛ إنها البنية الأساسية لمجموعة من كل الأشسياء، وكس شيء منها يملك طاقة. وعلى وجه التقريب، المكان متأصل للمباعدة بسين الأشياء، والزمان لتغيرها. لا مكان من دون أشياء، ولا زمان من دون تغير، وأرسطو يومئ برأسه.

ملاحظة ٩ لا تقرر المصادرة ٢ أن كل شيء له قيمة طاقة محددة فى أى زمان معين وبالنسبة لأى إطار مرجع معين. وهى لا تقرر ذلك لأن قيم الطاقة الحادة تعد استثناء بدلا من أن تكون قاعدة. وبالفعل، وفقا لنظرية الكم، بصورة نموذجية يكون الكوانتون فى ربط إضافى لدوال مميزة للطاقة كثيرة بصورة لا متناهية، والقيم المميزة المناظرة التى منها التشنت حول قيمة أساسية، مثل مستوى الطاقة الذرى أو المتوسط المكانى لتوزيع الطاقة. وافتراضنا النهائى هو

مصادرة ٣ الطاقة الكلية للشيء المادى المعزول لا تتغير خلل الزمان. ملاحظة ١٠ هذا هو بطبيعة الحال المبدأ العام لبقاء الطاقة. وهو عام جدا إلى درجة أنه ينتمى إلى الفلسفة أحرى من الفيزياء.

ملاحظة 11 يعتقد أن الطاقة لا تكون محفوظة فى كون ممتد. ولكن ما دام الكون ليس له جدران، فلا يكون نظاما مغلقا، ولذلك لا ينطبق عليه المبدأ موضوع البحث. ملاحظة 11 أى خروج عن المبدأ المذكور آنفا مشكوك فيه. مثال 1: كسولوجيا الحالة الثابتة، الشائعة عند منتصف القرن العشرين، سلمت بخلق مستمر للمادة، ومن ثم للطاقة أيضا، من لا شيء. وهذا الافتراض أسهم فى الملك فى النظرية والسقوط النهائى لها (1962 Bunge). مثال 7: التحريك بالعقل (تكلنيسيس)، أو القدرة على تحريك الأشياء عن طريق قوة عقلية محضة، يستلزم خروجا عن بقاء الطاقة. وهذا لم يردع مجموعة من الفلاسفة من بينهم برود وبوبر.

ملاحظة ١٢ تبعا للديناميكا الكهربائية الكمية، طاقة الفراغ ليست صفرا، وإنما تتردد على نحو غير قياسي حول الصفر. وهذه النتيجة لا تـضعف تصوير الطاقة بوصفها الخاصية العامة لكل الأشياء. وكل ما تفعله هو أنها نقيد مجال صحة التعريف الكلاسيكي للفراغ بوصفه الغياب للكائنات المادية المزودة بالكتلة. والمجال المغناطيسي الكهربائي الذي يظل في منطقة مكان بعد أن نبطل كل الشحنات الكهربائية، وتقطع كمل التيارات الكهربائية، يكون شيئًا عينيًا رغم أنه رقيق. وهو عيني إلى درجة أنه يمارس قــوة كاســمير القابلة للقياس على الجوانب الخارجية لمصفيحتين موصلتين متوازيتين، وبالتالي يلتصقان معا. وإزاحة لامب لمستويات الطاقة الذرية هي خاصية أخرى من خصائص الفراغ العديدة القابلة للقياس. وبإيجاز لا يوجــد فــراغ كلى: الكون امتلاء. وربما أحس أرسطو وديكارت بالبراءة. ولكن على حين كان أثيرهما خيالا محضًا، يوصف فراغ الكم في حدود دقيقة، وتؤيد وجوده تجارب عديدة.

ملحظة 12 هناك قدر كبير من الكلام عن "الطاقة المظلمة" في الكسمولوجيا الحالية. وهذا التعبير ملغز بغير ضرورة، لأنه سلم بأن "الطاقة المظلمة" هي الاسم المعطى للكائن أو العملية غير المعروفة التي نبطل التقالة. وبدوره، يبدو هذا الإبطال مطلوبا لتفسير التمديد المعجل الظاهر للكون. ولكن هذا التعجيل ربما يتبين في النهاية أنه وهمي، أعنى ربما تفسره الفيزياء العادية.

ملاحظة ١٥ يجوز استعمال مفهوم الطاقة لتعريف مفهوم السببية، وتمييز مفهوم السببية من العلاقات المتبادلة. وبالفعل، ربما يمتم تعريف السببية بوصفها نقلا للطاقة، كما فى حالات شعاع الضوء الذى يحرق ورقة نبات جافة أو ينشط خلية كهربائية ضوئية (وفى الحالتين معا السبب هو امتصاص الضوء، وليس الضوء، وبصورة مماثلة، التأثيرات عمليات: الاحتراق فى الحالة الأولى، وابتعاث الإلكترون فى الحالة الثانية. وتستطيع أن تعمم وتقول إن الأشياء المترابطة فى العلاقات السببية همى حوادث أو متبادلة بين "عاملين" أو متغيرين. وإذا كان لهذا السبب فقط، فمان الخط متبادلة بين "عاملين" أو متغيرين. وإذا كان لهذا السبب فقط، فمان الخط تعريف السببية بوصفها حالة جزئية للاحتمال، أعنى عندما يساوى الأخير وحده م الطريقة التى فعلها سوبيس (1970) فى الميتافيزيقا الاحتمالية.

وهذا يكمل نظريتنا المصغرة عن الطاقة. والمحصلة هى أن الطاقة هى الخاصية الفيزيائية العامة، وأن القوانين الخاصة المنوعة لبقاء الطاقة هى أمثلة كثيرة جدا للمبدأ العام لبقاء الطاقة؛ وأن "المادة" تقبل التعريف وهو "متلك الطاقة" (أو امتلك قدرة على التغير). وتم التوصل إلى هذه النتيجة الفلسفية من خلل ربط الأنطولوجيا بالفيزياء.

ورو المطومات

دعنا نكتفف بإيجاز العلاقة بين مفاهيم المادة والمعلومات. هناك مفاهيم عيدة عن المعلومات، المفاهيم الدلالية والتقنية خاصبة. المفهروم الدلالي للمعلومات مكافئ تقريبا لمفهوم حامل المعرفة، بوصفه نصا أو رمعا بيانيا. وعلى العكس، تشير المفاهيم التقنية عن المعلومات إلى أشياء عينية مشل أنظمة الاتصال، والأجهزة العصبية، والأجهزة المؤلفة من جزئيسات دنسا DNA، والبروتينات التي تشغرها. لا حامل ماديا، لا معلومات.

نشر كلود شانون نظريته عن المعلومات في نفس عسام ١٩٤٨ المذي استيل فيه نوبرت وينر السيبر ناتية Cybernetics، أو العلم العسام المستحكم [ التحكم الآلي بين الإنسان والآلة أو بين الآلة والآلة ]. ومرعان مسا أصسيح النرعان مشهورين، وبعبب عموميتهما، فقد طبقا على القور تطبيقا مسينا. وكتب وينر (155, 1948 Wiener) على نحو مشهور: المعلومات معلومات، وليست مادة أو طاقة. والمادية التي لا تعترف بهذا لا يمكن أن تبقى حية في الوقت الحاضر". ومع ذلك، كل التعريفات التقنية المعلومات تظهر بوضوح أن المعلومات، بعيدا عن أن تكون ذاتية الوجود مثل المادة، خاصسية لكسل الأنظمة المادية، الخاصة جداء مثل الأجهزة العصبية وشسيكات التلفزيسون، ومن حيث هي كذلك لا نقبل الانفصال عن المادة الخام والعاقة.

والغاليبة للعظمى من الأشياء لا تنقل المعلومات، علمى حمين أن كمل المعلومات نتوقف على تنفقات الطاقة، وكلها مادية. وعلى هذا النحر، تكون المعلومات في النهاية مادية مثل الطاقة، رغم أنها كلية الوجود على نحو أقل لأنها نتضعن التشغير، وشغرات الاتصال اصطلاحية بالإضمافة إلمى أنهما أ

1.11

اصطناعية. على مبيل المثال، لا تعمل إشارات المرور إلا بالنسمية للنساس الذين يعرفون اصطلاح أن الضوء الأخضر ينل علمى السمير' والسضوء الأحمر يرمز إلى "التوقف". وعلى العكس، فإن المبير في الشيكات العسميية لا "يمتتل" إلا لقوانين طبيعية معينة، مثل القوانين التي تحكم" الإنساران الكهربانية، والكيميانية المناظرة.

وخلاصة القول أن مفهوم المعلومات مشتق وليس أصليا، إذ يعتمد على مفهوم المادة خاصة. وبالفعل نتنقل كل المعلومات بعملية فيزيائية ما، تماما مثلما أن كل جزء من الطاقة هو الطاقة لكانن مادى ما. وكل انتقال للطاقة هو عملية فيزيائية تربط كانتين فيزيائيين أو أكثر (والشيء الصواب هو لن نظريات المعلومات عامة إلى درجة أنها لا تحدد تركيب أنظمة الاتصال التى هى شيء محايد. ومثال هذا الشيء هو المحول، ما دام يعكن أن يكون قـى الحالتين فتح وإغلاق، وبالتالى يرمز جزءا واحدا من المعلومات. وإذا عكسنا شعار جون ويلر المشهور نحصل دائما على الأجزاء [وحدات المعلومات] من كانتاتها، وليس الطريق الأخر حولها.

ومع ذلك، أصبحت الفكرة القائلة إن المعلومات أساسية أكثر من العسادة أو الطاقة شائعة إلى حد ما فى كل مجالات البحث خلال النصف الثانى مسن القرن الماضى، من الفيزياء إلى الكيمياء الحيوية إلى الأحياء الجزيئية إلسى علم النفس إلى علم الاجتماع. ويكفى أن نتذكر محاولات فهسم السدنا DNA المقل بوصفها متشكلة من حروف A. G. C. والفتراح هيلارى بنتام النظر إلسى المعقل بوصفه فنة من برامج الكمبيوتر، وتقرير نيكلاس ليومان أن المجتمع نظام للاتصال، هو كلام لا طائل تحقه ولا غناء فيه ـ رسم بيانى مسن دون عد. وتعلق هذه الخيالات على سترة ثورة المعلومات، ولكنها لا نسهم بساى شيء في فهمنا للواقع. وهذا هو السبب في أنها تركز على جانب واحد مسن الأثنياء والخصائص، وتقترح أراء سطحية عن الآليات التي تجعل الأشسياء لمادية نتكتك. على سبيل المثال، على حين من الصحيح أن كل التعساملات الاجتماعية تكون مصحوبة بعمليات تبادل المعلومات، من الصحيح بسصورة متساوية أذا نفهمها فقط عندما ندرس ملامحها المحددة، مثل ما يعيز التصنيع من الاتهماك في النشاط السياسي، أو ما يميز المغازلة من المتاجرة.

#### ٢-٢ الميتافيزيقا الرقمية

لميتلفيزيقا الرقعية هى المذهب القاتل في الأجزاء [وحدات المعلومات] هى قول البناء للكون (وأن الإله ميرمج كمبيوش). وهذه صورة جديدة مان الأسطورة الفيثاغورية ـ كما اعترف جريجورى شايتين (2006)، العضو البارز فى المنظمة السرية الجديدة. ويبدو أن هذه الفكرة لها مصادر عديدة. الجائر الأول، الواضح فى ويلتشيك 2008 Wilczek ، وغيره من العلماء المتميزين، هو الأول، الواضح فى ويلتشيك 2008 Wilczek ، وغيره من العلماء المتميزين، هو الخلط بين الأشياء الواقعية ونماذجها. وهذا الخلط ملماح التقكيسر المسعرى المنظمين فى غرز ديابيس فى الدمى بوصفه مانهج القتل العمد السري والملمون، والمصدر الآخر للنز عة الرقعيات منتمع بعلم كلى، وتأليه نماذج الكمبيسوتر المصاحب المبرمجين بوصفهم كائنات نتمتع بعلم كلى، وتأليه نماذج الكمبيسوتر المصاحب المبرمجين بوصفهم كائنات منتمتع بعلم كلى، وتأليه نماذج الكمبيسوتر المصاحب المبرمجين بوصفهم كائنات منتمتع بعلم كلى، وتأليه نماذج الكمبيسوتر المصاحب المبرمجين بوصفهم كائنات منتمتع بعلم كلى، وتأليه نماذج الكمبيسوتر

<sup>أما</sup> العصدر الثالث المستقل للظمنفة الرقمية فهو الخلط الوضعى القديم للطيل (كيف تعرف؟) بالإشارة (ما الذي يتعلق به؟). وبالفعــل، نعــرف أن الملاحظة أو القياس لا يكتمل حتى يتم تسجيل محصلته، أعلى ترجمته السي جزء من المعلومات. وبهذا استدل ويلز على أن المعلومات تخلـق الواظـع. وعلى هد تعبير بول ديفيس (Paul Davies 2004, 10)، سعى ويلز إلى قلـب

المادة -، المعلومات - العلاحظون

على رأسها، ووضع مقام الملاحظ عند أساس السلسلة النفسيرية الملاحظون --- المعلومات -- الملاة

و هكذا وصل إلى قوله المأثور it from bit، تشير "it" إلـــى موضـــوع فيزيانى مثل الذرة، و "bit" المعلومات التى ترتبط بــــه. وفـــى it from bit، الكون فى الأساس نظام لمعالجة المعلومات ينبثق منه ظهـــور المــادة عنــد مستوى أعلى من الواقع.

وهناك خطوة مفقودة فى الحجة السابقة، أعنى صيغة باركلى "الوجود ابراك أو وجود الشيء يتوقف على إدراكه". وبالفعل يبدو استدلال ويلو صحيحا إذا تم اقحام هذه الحلقة بوضوح. ولكن من الناحية الثانيسة يسصبح واضحا أن دعوى ويلر هى مجرد إفراغ لذاتية باركلى فى قالب جديد، وهذه الذاتية هى المصدر الأصلى لكل التنسيرات اللاواقعية للعلم Bunge 1955m) (Bunge 1955. والأسوأ من ذلك أن وجود الكون قبل ظهور الفيزياء الذرية يصبح إن إشكاليا إلى أبعد الحدود.

والفجوة الإضافية فى قصبة it-from-bit هى الألية التى وفقا لمها نظهسر الأشياء من الرموز . كيف يمكن ابتكار الطاقة من أشياء مجردة، مثل صغر و ١. تكون خالية من الطاقة وتمثل لقواعد من صنع الإنسان بدلا من القوانين

**1 1 1 1 1 1** 

ماذا عن الواقع التقديري؟ الشيء الذي لا يمكن إنكار، أن هذه العولم لا توجد خارج شأشات الكمبيوتر وأمخاخ الذين ينظرون إليهسا، ومسع نلسك فحالات الواقع التقديرية هي كل جزء من المعلومات حقيقي مثل الأمخسان مادامت هذه الأمخاخ تستحضر ها مثل الأحلام. الموقع في العالم الخسارجي الشخص يكون كافيا الموجود الواقعي ولكنه ليس ضروريا: عالمسه السداخلي بكون في عالمك الخارجي. دعنا نمعن النظر في ذلك لفترة قصيرة.

## 1-1 ما يوجد هنك في الخارج

تماذا يوجد شيء بدلا من آخر " هذا الموال، الذي ينسب غالب إلى هيدجر، طرحه ليبنتز بالفعل (Leibniz 1956, II: 1038)، ووضع دلئما موضع الشك في اللاهوت [علم الكلام] الإسلامي. ويكون السوال معقولا بالنسبة إلى اللاهوتيين الذين يتساءلون عن السبب الذي يمكن أن يكون لـدى الإله نخلق العالم. ولكن السؤال لا مكان له في الأنطولونيز العلمانية، التى تسلم بوجود العالم وتحاول تفسيره. ولمعل الذي يهم بعضنا هو فقرط وجود النياء جزئية، على عكس وجود المجموع الكلى للأشياء. على مبيل الوثال، سود علماء الأحياء معرفة لماذا توجد الكاني للأشياء. على مبيل الوثال، سود علماء الأحياء معرفة لماذا توجد الكاني الأشياء. على مبيل الوثال، النياء جزئية، على عكس وجود المجموع الكلى للأشياء. على مبيل الوثال، سود علماء الأحياء معرفة لماذا توجد الكانيات الحية، وعلى وجه الخصوص البين، ومن ثم لا ضرورة لها من حيث المبدا، وبالتالي "تتسم بالمفارقة". ولا بالنظر إلى أسطورة ريتشارد داوكنز الشائعة القائلة إنها مجرد أقماع لانتقال بالنظر إلى أسطورة ريتشارد داوكنز الشائعة للقائلة إنها مجرد ألماع لانتقال بالنظر إلى أسطورة ريتشارد داوكنز الشائعة للقائلة إنها مجرد ألماع لانتقال بالنظر إلى أسطورة ريتشارد داوكنز الشائعة للقائلة إنها مجرد ألماع لانتقال بدرف يقط أو حتى بعوق الصابات البار عة لفاعل عقلائي ويجب على نورف لفظ أو حتى بعوق الصابات البار عة لفاعل عقلائين ويجم يعكن أن الاينغر الي أسلورة أنه علماء الاقصابات البار عة لفاعل عقلاني ويجب على الاسلية السياسة أن بسالوا أنقسهم عما إذا كانست النز عسة الاجتماعيسة الديغراطية بمكن أن توجد، مع الأخذ بعين الاعتبار قوة الاهتمامات الفردية. وفى كتابه الرئيس، الموجود والزمان، عالج الكاتب المسشهور مسارتن يوجر الوجود البشرى فقط، أو بالأحرى عالج جانبا ضئيلا من سماته. وهذا يوكل ما كان عليه أن يقوله عن وجود جزل واحد بعدئذ: "ماهية الوجود هى يوذلته" (Heidegger 1954). وقرر جان بول سارتر، المحاكى لسابقه، أنسه وذلته" (Jeidegger 1954). وقرر جان بول سارتر، المحاكى لسابقه، أنسه ورذلته" (نام الفي فعل". ولا تساعدنا أى جملة من الجملتين في فهم أسئلة من قبل "مل توجد جاذبات؟" و"هل توجد ذرات بينما لا تتم معالجتها والتعامسل معيالا أو "هل توجد أسواق حرة في توازن؟"

لما المناطقة الذين يشغلون الطرف الأخر من الطيف الظميفى، يؤكسدون لذا أن المور الوجودى E يطبع مفهوم الوجود يطابع الدقة، فهل يفعل؟ تأمل المطتين 'هناك أوتار فانقة' و 'هناك أعسداد صسماء'. وفقسا للامستعماريين المناطقة، يجرى صياغة العبارتين بالسصيغة ذاتهما علمى وجسه الدقسة، أعنى ".aw تما عنه العبارتين بالسصيغة ذاتهما علمى وجسه الدقسة، أعنى ".aw There are Ps" . ومع ذلك فالجملة الأولى تضع ز عمسا أوجرد واقعى أو مادى، على حين تقرر الثانية الوجود المثالي لموضسو عات رياضية معينة، ولا توجد في العالم الواقعي.

والعنطق ليس مجهزا تماما لتمييز، ودع عنك مراجعة، النوعين الأسفينين من الوجود: واقعى ومثالى. وهذا لا يمثل مشكلة في الرياضيات التي تتعامل على وجه الحصر مع موضوعات مثالية، وإنما يسضع مسئكلة التي تتعامل على وجه الحصر مع موضوعات مثالية، وإنما يسضع مسئكلة التي وتعامل على أودى العلماء الواقعيين والفلاميفة أصحاب العقول السليمة. وغموض الزمز 3 يوحى بتفسير "عxPx" يوصفها "بعض الأفراد Ps "مسن دون وضع أى للتزام وجودى، وهى الطريقة التي ربما يقول بها الملحــدان بعض الألهة (المتخلِلة) (يتخلِل أنها) كريمة لذا ارتشت. وسوف نعود إلى عز المشكلة في الفصل الخامس.

كيف يرتبط الوجود الحقيقى بالمادية؟ لن تعرف المادية بوصفها الوجود الحقيقى، وهى الطريقة التى مارسها الماديون الجدليون، لأن المنالى الموضوعى، مثل أفلاطون وهيجل ودلتاى، أو أصحاب ميتافيزيقا العولم الممكنة، ربما يزعم أن الأفكار فى ذاتها واقعية مثل أجزاء المادة تماما، أو أكثر واقعية منها بالفعل. ومن ثم فإن علاقة المادية الوجود يجب تقريرها أو إنكارها بوضوح وعلى نحو منفصل عن تعريف المادية. وهذا هو السب فى أننا نفترض مصادرة ؟ كل الموضوعات العادية فقط توجد وجودا موضوعيا أو اقعيا).

وباختصار : الواقع – المادية. لاحظ أن هذا ليس تعريفا (تطابقا) وإنما افتراض. والنتيجة المنطقية المباشرة له هى اللازمة المنطقية ٢ لا توجد موضدوعات مثالية (أو خيالية) وجودا موضوعيا (واقعيا).

وهذه العبارة بدورها تستلزم

اللازمة المنطقية ؟ لا توجد بني رياضية هناك في الخارج.

وأريد باللازمتين المنطقيتين الأخبرتين نيذ المثالية الموضوعية، والتي لا نزال تجرى بقوة بين الفلاسفة وعلماء الرياضيات وحتى الفيزيانيين النظريين الذين هم في حاجة إلى التذكرة بأنه من غير المعقول أن نـــمال، مـــثلا، أي الأعداد يجرى لمسرع؟ أو ما إذا كانت نظريات الجبر عد بول تسميطيع أن يتفى نزلات البرد الشائعة؟ وإذا ساورك شك في وجود أفلاط ونيين بيند، رئيع الأدبيات الغزيرة عن الأكوان الموازية (مثال ذلك . 1957 Evercit Lewis 1986, Tegmark 2004).

وضعنا لفتراضاتنا السابقة على أمل توضيح مساذا "يعنسي" الوجسود للمقيقي"، ولكنها لا تساعدنا في إدراك شيء بوصفه يوجد هناك. ولكي للجز بده المهمة الثانية نحتاج إلى مد جسور الأنطولوجيسا إلسي الإبسستمولوجيا المعارية، أعنى المنهجية. ومعنى هذا أننا في حاجة إلى معسايير واضسحة اوجود حقيقي (أو مادي). وإليك معيارين يأتي كل واحد في جزيين:

المعار ١ (الضرورة والكفاية). الشيء

() بوجد على الأرجح وجودا واقعيا (ماديا) إذا، وفقط إذا، كان افتراض وجوده معقولا، أعنى ينتمى إلى نظرية تحظى بتأييد تجريبى، أو ينتمى إلى بقرية نتمق مع نظريات جودة التأييد؛

ب) بوجد وجوداً واقعوا (مادوا) إذا، وفقط إذا، تم اكتشافه مباشرة (عن الذي العوامر) أو بصورة غير مباشرة (بمساعدة الأدوات العلمية).
بالن العرام (أ) من هذا المعيار عند الحكم بترجح وجود موجات المنتعل الحرم (أ) من هذا المعيار عند الحكم بترجح وجود موجات المنتعا المعينة (ماكسويل)، وبوزيترونات (دير اك)، وموجات تثاقلية المنتكن) قبل اكتساب دليل تجريبي. وفيما يتعلق بالجزء (ب) يكون الكشف مياشر عن طريق الإدراك الحسى بطبيعة الحال، على حوين بستم إنجاز المنتخر العباشر بمساعدة أدوات الملاحظة مواء كاست بسبطة مثل المحري العباشر مساعدة إدوات الملاحظة مواء كاست بسبطة مثل المحري أو معساعدة إدوات الملاحظة مواء كاست بسبطة مثل وبالإضافة إلى ذلك نحن في حاجة إلى المعيار ٢ (الكفاية). يوجد السنسي، وجودا واقعيا (ماديا) إذا

(i) استجاب (کان له رد فعل) عندما يتعرض لفعل؛
 (ب) تم استخراجه أو صناعته.

والاستجابة للمثيرات، المتضمنة في الجزء (أ)، كافية ولكن ليست ضرورية، لأن فعلنا ربما لا يكون فعالا إلى درجة تكفى لإحداث رد فعل \_ كما هو الحال عندما نوجه ضوءا ومضيا إلى الشمس. والجزء (ب) يطبق في المعمل، والمحكمة، أو المجال. والمثال الحالي هو التجربة التي أجربت في المنظمة الأوربية للبحث النووي CERN لتقديم واكتشاف بوزون هيجز في المنظمة الأوربية للبحث النووي CERN لتقديم واكتشاف بوزون هيجز

وسوف يلحظ الغيزياتيون أن معاييرنا للواقع تختلف اختلافا جوهريا عن المعايير التي قدمها أينشتين وبودولسكي وروزن (1935) فــى مقـالنهم المشهورة. وندرك لإراكا متأخرا أذهم دمجوا "الــواقعي" مـع "الكلامــبكي" ماداموا قد افترضوا مسبقا أن ما سموء "عناصر الواقع" هــى كاننــات أو خصائص كلامبيكية مثل قابلية الانفصال والوضع الحــاد المتــزلمن وفـنم السرعة (1979 Bunge). ولقد لخضعوا أيضا المشكلة الأنطولوجيـة عـن السرعة (1979 المحكولية الانفصال والوضع الحـداد المتــزلمن وفـنم المرعة (لاعترا المحكولية الانفصال والوضع الحمد المتــزلمن وفـنم المرعة (لاعترا المحكولية الانفصال والوضع الحمد المتــزلمن وفـنم المرعة (الاتحاد المحمد المحكولية الانفصال والوضع المحمد المتــزلمن وفـنم المرعة العرف الإبستمولوجي عن قابلية التبز: إذ الشترطوا أن من توجــد المتووم للواقعية بالكلامبيكية للدفاع عن خلطهم الخاص: تهريب الوضــعية الذائية تحت هيئة ميكانيكا الكم. ويدرك المرء إدراكا متــلخرا أن الواقعيـة يمكن الاحتفاظ بها بالإضافة إلى نظرية الكم (عرام 1967) متــلخرا أن الواقعيـة يمكن الاحتفاظ بها بالإضافة إلى نظرية الكم (عرام 1967) متـلخرا أن الواقعيا. ومع ذلك، فإن الواقعية الإيستمولوجية من دون المذهب المادى نكون عرضة للنقد والهجوم ولا يرجى من ورائها جدوى للعلم، لأن المرء ربما يبنى الوقعية المرغوبة عند أفلاطون أو هيجل، أعنى وجهة النظر القائلة لن الألكار توجد بذاتها. والرأى عند الأفلاطونى أن معيار الوجود (أو الواقع) هو عم التناقض: فالفكرة توجد شريطة أن تكون غير منتاقضة ذاتيا. ومس الونتح أن هذا المعيار لا ينطبق على الكائنات المادية، لأن النتاقض، ومسا يزلف معه شيئا شائيا، أعنى الاتساق، هما شيئان خاصان بالتركيبات العقلية, ولا يتطلب مراجعتهما أى إجراءات تجريبية.

وأغضل طريقة لدعم الواقعية الإبستمولوجية هى ربطها بالمادية، ولِنتاج مايجون أن نسميه الواقعية الماديــة Hylorealism (Bunge 2006a). وهكــذا موف يعترف الواقعى المادى بنظرية علمية نقترض وجــود أشــياء غيـر معرفة من قبل، مهما كانت غربية أو تتسم بالمفارقة، شريطة أن تكـون جيدة التلبيد ولا نتعارض مع معظم المعرفة الخلفية. وعلى العكس، مسوف برفض المادى الواقعى المينافيزيقا الرقمية المسماه هكذا (الكانتات المادية من الجزائها على أن أنه أن عاريق القول إن فكرة المعلومات ومفهوم البـت أجزائها أو وحدة المعلومات خاصة، لا تكون معقولة (لا بالإشارة إلى أنظمة المعلومات وكلها مصنوعات عينية.

223

.

ملاحظات ختامية

يظلمت حسمي. خضيعت مفاهيم المادة والطاقة لتغيرات هانلة طوال تاريخ العلم، شأنها في خصعت مستميم . ذلك شأن المغاهيم الأنطولوجية المفتاحية الأخسرى، متسل مفساهيم المكسان ذلك شان المعاصيم ... والمصادفة، والحياة، والعقل. والرأى عندا أن المعسان. والزمان، والسببية، والمصادفة، والحياة، والعقل. والرأى عندا أن المعيم الن و الرسن، ريم. تشترك فيه كل هذه المفاهيم، أعنى للمفهوم العام جدا للشيء المادي، هو: مده الله المادي، هو: بالنسبة لأى س (س مادى = س قابل للتغير) وما دامت بدور ها قابلية التغير - امتلاك الطاقة يلزم أنه بالنسبة لأى س (س مادى - س له طاقة) زد على هذا أنه ما دامت الطاقة محفوظة، كذلك نكون المسادة، ونسبر الكتلة مع ذلك. ونظر الأنه لا يمكن القضاء على المادة، فقد لحسن لفانسية صنعا عندما اهتموا بالمفهوم المعاصر للمادة اهتماما شديدا. قبل أن يغبر. الفيزيائيون مرة أخرى. وهذا مفهوم واسع جدا إلى درجة أنه ينطبق على الكائنات الحية والأنظمة الاجتماعية.

ويوحى المفهوم الوأسع عن المادة بتوسيع النزعة النيزيانية في مايبوز أن تسميه المذهب العادي الشامل inclusive materialism الذي يمكن تركز. في المسلمنين التالينين:

Materiality = Changeability المادية - قابلية التغير Reality = Materiality الواقع = المانية وسوف نوسع هذه الوجهة من النظر في الفصل السابع. ولكن قبل أن نفعل هكذا، أرى من الخير أن نلقى نظرة قريبة على بعض أنواع الدافن الطبيعية (ومع نلك ليست غير فيزيانية).

# الفصل الخامس

الإنبثاق والمستويات

إن رؤية العالم التي شكلت طليعة الجماعة العلمية الغربية بين حوالي ١٨٠ و ١٨٥ تصورت الكون بوصفه الآلية الكبرى ذاتية المــلء: تــذكر لفصل الثاني. وعند نهاية هذه الفترة أسهمت مجموعة من الاكتشافات والابنكارات في أفول هذه الرؤية العلمية المبكرة للعالم: أعاجيب فيزيباء للمجال، والتركيب الكيميائي، وعلم الأجنة، والتطور الأحيائي والاجتماعي. رهذه الأمور وأخرى كثيرة أثبتت أن المادة، بعيدا عن كونها الجوهر المنفعل اذى تخيله الميتافيزيقيون التقليديون، قابلة للتنظيم الذاتي التلقائي \_ التحويلات والاستحالات \_ التي كانت حلما يراود المشتغلين بالكيمياء القديمة والطبيعيين لقماء. وتبين في نهاية الأمر أن بعض هذه العمليات واقعية، وليست مرضعا للإعجاب "بطاعة طبيعية" بطريقة الأتقياء: إذ يمكن تحليلها الآن إلى مكوناتها الأولية. وفي بعض الحالات، جرت محاولة مضاعفتها في المعمل، أرضى مضاعفتها لطبيعة أفضل \_ على سبيل المثال، عن طريق صناعة مواد ل<sup>مطناعية</sup> مثل الورق والبلاســــتيك، بالإضــــافة إلـــى عناصـــر مـــا وراء اليورانيوم، والأنظمة المعدلة وراثيا GMOs. وبطبيعة الحال، عـن طريـق ننظيم أنظمة اجتماعية غير طبيعية تماما مثل المدارس والكنائس وشركات التجارة والجيوش والحكومات.

وكان معروفا عند منتصف القرن العشرين أن المكونات الأولية وكان معروفا عند منتصف القرنات ذاتها، أعنى الإلكترونات والنيوكليونان الرصاص والدنا DNA هى المكونات ذاتها، أعنى الإلكترونات والنيوكليونان والبلاتين له إلكترون واحد فقط أكثر من الايريديوم. ونحن نشترك مع والبلاتين له إلكترون واحد فقط أكثر من الايريديوم. ونحن نشترك مع الشمبانزى في حوالى ٩٩% من جيناتنا، ويسكن نيويورك وقرية أمازونية بدائية معا أعضاء من النوع الأحيائي ذاته، ويمكن أن تتألف القصائد السامية والافتراءات الحقيرة من الكلمات ذاتها، وهلم جرا. وهذه الجوانب المشتركة الأساسية لا تستلزم تطابقات أساسية: فالبلاتين ليس ايريديوم ٧٧ جزء من الأساسية إرغاري نيس شمبانزى ٩٩%؛ ومجلس الشيوخ الأمريكي ليس في الأساس اجتماع زعماء قبيلة بدائية، وهام جرا.

والمغزى الفلسفى واضح. والتركيب، وإن كان جو هريا، ليس كل شيء: البنية والآلية مهمتان بصورة متساوية (انظر 2003 Bunge لنموذج نظام التركيب \_ البيئة \_ البنية \_ الآلية) ومن ثم فإن نزعة التركيب، أو النزعة الردية الساذجة، أو النزعة الفردية المنهجية، بسيطة. وبعبارة أخرى، التحليل أو التحلل ضرورى دائما لفهم الأمور الكلية، ولكنه ليس كافيا أبدا لفهمها. ولا بد من أن نكتشف القوى الرابطة التي تحفظ الأجزاء معا وتغسر انبثاق الخصائص الشاملة \_ على سبيل المثال، قوى الربط الهيدروجينية بين جزيئات الماء، وقوى الربط السيكولوجية والاقتصادية بين أعصاء شركة تجارية، وبالإضافة إلى ذلك لا بد من أن نضع الشيء المهم فى سياقه بدلا من معالجته بوصفه فردا معزولا. على سبيل المثال، المؤس المهم فى مياقه بدلا الأرض تفقد إلكتروناتها الخارجية، وتسلك الخلايا العصبية سلوكا مختلفا فى شكان عصبية مختلفة؛ والرؤساء المستبدون ربما يسلكون في المنزل بلطف

ومعبه. والدرس المنهجى هو أننا لا بد من أن نكمل كل تحليل من أسفل إلى و المى بتحليل من أعلى إلى أسفل، لأن الكل يقيد الأجزاء: فكر فقط فى المي بتحليل من أعلى على نظى معدنى، أو الضغط على عضو فى نظام المناعى بمقتضى تفاعلاته مع العناصر الأخرى فى النظام ذاته. انظر الشكل ٥-١.

| الكل          | الشكل ٥-١                                            |
|---------------|------------------------------------------------------|
| يقيد الم      | التحليلات من أعلى إلى أسفل<br>ومن أسفل إلى أعلى يكمل |
| يب<br>الأجزاء | ومن أسفل إلى أعلى يكمل .<br>بعضها بعضا               |

ونتناقض هذه النتيجة مع مبدأ رؤية العالم الفيزيائية (أو المادية المألوفة)، والتي وفقا لها وضع الكون على مستوى واحد، مستوى الأشياء الفيزيائية، ولذلك ربما يضع الفيزيائيون فى آخر الأمر نظرية عن كل شيء. (النزعة الفيزيائية فى القرن التاسع عشر، وبعد ذلك فى النزعة الكيميائية -السيكولوجية، نجحت الآلية التى سادت فى القرنين السابقين).

والنظير المنهجى هو أن البرنامج الذرى لتفسير الكل عن طريق أجزائه بخفق كل مرة يكون سلوك الجزء متأثرا بقوة بوضعه فى الكل. على سبيل المثال، العائلة الكاملة من نظريات الاختيار العقلانى، والشائعة جدا فى الراسات الاجتماعية، أخفقت لأن السلوك الفردى متأثر بقوة بالظروف الاجتماعية الحياتية متل: الوضع السياسى والاقتصادى.

وبصفة عامة، من المثمر إلى حد بعيد إقامة علاقة بين المستويات بسدر من محاولة ردها إلى أسفل (رد مجهرى) . ومخططات بودون - كوليمسان -(Bunge 1996; Coleman 1990) هي إذن تبدو على الأرجح في كل فسروع المعرفة التي تتضمن مستويين أو أكثر من التنظيم. انظر شكل ٥-٢. الابتكار التكنولوجي المستوى العياني ضعف النظام شبه الإقطاعي المستوى المجهري ازدياد في دخل المستأجر هبوط في نقة الفرد شكل ٥-٢ مخطط بودون – كوليمان يفسر التأثير السياسي لحالات النقدم فى التكنولوجيا الزراعية في مجتمع شبه إقطاعي. من Bunge 1996 . والعمليات الجماعية الأخرى، مثل الغليان، والنمو من خلال انقسام الخلية، والاشتغال، والأوبئة، تبدأ على المستوى المجهري. وخلال القرنين الأخيرين توصلت الكيمياء والأحياء والعلم الاجتمــاعى إلى أنظمة لملايين الأنواع المختلفة، وبالتالي تؤيد استحالة وضــع نظريــة ملائمة لكل شيء. وبالفعل نحن نعزف تقريبا حوالي ٢٠٠ نوع مختلف من "الجسيمات الأولية"، وأكثر من ١٠٠ نوع مختلف من الذرات، وما يزيد على مليونى نوع من الجزيئات، ومئات الملايين من الأنواع الأحيائية، ومئات الأنواع من الأنظمة الاجتماعية. وبعبارة أخرى، بعض مجموعات الأشــــياء، سواء كانت ذرات أو جزيئات، أو بقعا أو فيبر، أو مكعبات البناء البلاستيكية

ليجو، أو الناس أو ما شئت من أشياء، ربما ترتبط في أنظمة مختلفة اختلافا كينيا. وهذه الفئة من العمليات المتضمنة لقفز ات كيفية، هي كل ما يتعلق بــه الإنبثاق بالمعنى الأنطولوجي (انظـر مــثلا Alexander 1920; Bedau and الانبثاق Humphreys 2007; Blitz 1992; Bunge 1969, 1979a, 2003a; Lewes 1874; Luisi 2006; Morgan 1933; Needham 1943; Sellars 1970; Wimsatt 2007.

يوجد الانبثاق والمستويات في كل مكان باستثناء الميكانيكا الكلاس بكية التي لا تعالج إلا الأجسام الصغيرة والكبيرة. وهذا العلم يهمل حقيقة أن مجموعة الجسيمات، مثل جسيمات الماء، يمكن أن تنظم ذاتها بطريقة مختلفة: مثل كتل الثلج الرقيقة، وكرات الثلج، والقطرات السائلة والبحيرات والأنهار والبحار أو السحب. وكل شيء من هذه الأشياء له خصائص تفتقر إليها الأشياء الأخرى. والأمثلة المألوفة الأخرى للانبثاق والمستويات هي العدد الوافر من أحجار البناء \_ سور \_ منزل \_ مدينة، وسكان \_ جماعة من العمال \_ شركة \_ خليط ، وحرف \_ كلمة \_ عبارة \_ جملة \_ نص، وتعتمــد المستويات العليا على المستويات الدنيا ولكنها لا تقبل الرد إليها بالمعنى الأنطولوجي حتى لو تبين أن الأشياء (الأنظمة) المعقدة ننبثق مـن تفاعـل مكوناتها. والتحليل يجب أن يفسر الانبثاق بدلا من أن يحاول استبعاده (تجد المزيد عن الرد في الجزء ٩-٨).

ورغم أن كل هذا معروف منذ مدة قصيرة حقا، فإن الفكرة الواضــحة والعامة عن المستوى المدمج، أو مستوى التنظيم، هى فكرة حديثة إلى حــد ما. (Bunge 1960a, 1969, 1980b; Hartmann 1949; Novikoff 1945) ولم يصل هذا المفهوم ولا مفهوم النظام بعد إلـــى ميتافيزيقــا الاتجــاه الــساند. والأسوأ، لأنه غال ويستغرق وقتا طويلا، هو مراقبة بنية مسستوى الكون، لأنه قد يسر التكاثر غير المفحوص لنظريات مستوى الجزء الأسسفل مشل انظرية كل شيء" الموعودة، ونظريات الكم عن الكون، وخيالات الطبيعية الفيزيائية (غير الاجتماعية الأحيائية) للعقل، بالإضافة إلى خيالات عن قابلية رد العلم الاجتماعي إلى علم الأحياء. ومن ثم من الضرورى تسذكر بعسض النقاط البارزة عن مذهب المستويات.

## ٥-١ المادة الفيزيائية

عارض الذريون القدماء، وبعد ذلك بألفى عام فى الميكانيكا الإستانيكية أيضا، مذهب الخط الواحد، وقرروا بدلا من ذلك أن أشياء الحياة اليومية تتألف من كائنات غير مدركة بالحواس. وتمسكوا أيضا بأن الأشياء الفيزيائية العيانية، تملك خصائص منبثقة، مثل درجة الحرارة والانتروبيا، والتى تفتقر إليها عناصرها الفيزيائية المجهرية. زد على ذلك أن جسسور المجهرية -العيانية، تتضمن مفهوم المصادفة الموضوعية، والذى لا يظهر فى الميكانيكا الكلاسيكية ولا فى الكهروديناميكا الكلاسيكية.

والنتيجة الإبستمولوجية للانقسام المجهرى/العيانى واضحة: ألا وهى أننا فى حاجة إلى فنتين من النظريات الفيزيائية، النظريات الفيزيائية العيانية والفيزيائية المجهرية، لتفسير الواقع الفيزيائى. وأيدت فيزياء الكم هذه النتيجة، مع أن اكتشاف كائنات فيزيائية عيانية كمية، مثل الدوائر عالية التوصيل، غير الحمد بسين الطبقتين، ممن المجهرى/العياني إلى الكو<sup>انتون</sup>/الكلاسون أو الكمى/الكلاسيكى. ومهما يكن من شيء فإن الأمل فى نظرية واحدة لكل شيء قد خاب من قبل مولده، من جانب الفلـــسفة الماديـــة والفيزياء الحديثة معا.

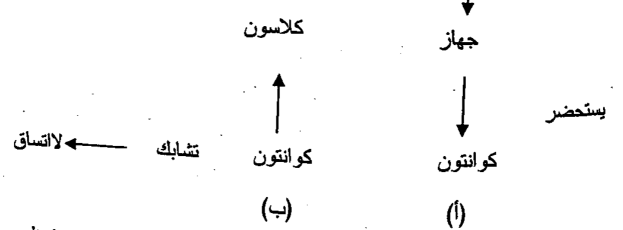
والبرنامج الابتدائي للفيزياء الذرية منذ العصور القديمة كان واضحا، ألا وهو تفسير الأشياء العيانية المدركة بالحس في حدود أشياء مجهرية غير مدركة بالحس. وفي مصطلحاتنا، الهدف هو بناء كلاسونات من كوانتونات. وتم إنجاز الجانب الأكبر من هذا البرنامج بنجاح. على سبيل المثال، منذ <sub>قرن</sub> مضى تم تفسير الخلايا الكهروضوئية في حدود الإلكترونات التي تقذفها فوتونات عرضية؛ وتم تفسير القوى المغناطيسية في حدود اللف والعزم المغناطيسي المرتبط \_ الذرات المكونة للقوى المغناطي سية؛ والخصائص العيانية لعينات المادة المكثفة من أنواع معينة، وخاصة شبه الموصلات المستعملة في الوسائل الإلكترونية، يتم تفسير ها في حدود خصائص مكوناتها النرية. ومن كل هذه الإنجازات، تركت الأخيرة أثرا مهما في الصناعة، لأن الكمبيونر الرقمي الإلكتروني هو ثمرة زواج فيزياء الأجسام الصلبة الكميــة والنظرية الرياضية في الحساب.

ومع ذلك فإن التفسير المعيارى (أو تفسير كوبنهاجن) لنظرية الكم بخبرنا بقصة مختلفة. ولا تحسب هذه النظرية وفقا لهذا التفسير إلا المحصلات الممكنة للملاحظات. على سبيل المثال، يجرى التسليم بأن القيم الذائية (المميزة) لمؤثر ما يقبل الملاحظة (المتغير الديناميكى) هى النتائج المكنة لقياسات ما يقبل الملاحظة المذكور، كما لو كانت هناك عدادات كلية. وبالإضافة إلى ذلك يفترض أن كل القياسات والتجارب تستلزم وسائل قابلة للوصف على نحو كلاسيكى على وجه الحصر. ولكسن هسذا خساطئ بصورة واضحة، ما دام تفسير التأيين (التحويل إلى أيونات) الحسادن فى غرفة السحاب وفى عداد جايجر، بالإضافة إلى التفاعلات الكيميائية الضوئية التى تحدث فى صفيحة ضوئية، يتطلب فيزياء الكم. وعلى كل حسال، فان رأى كوبنهاجن يقيم ازدو اجية بين الكوانتونات والكلاسونات، حيست تعتبر الأخيرة غير قابلة للرد. وبالفعل يقرر الرأى المتزمت أن الملاحظ وأدوائه وموضوع الملاحظة تشكل كلا لا يقبل التحليل. والفيزياء الفلكية التى تعسول بشدة على نظرية الكم، تكذب هذه الدعوى، لأن أدوات القياس، ودع عنك الملاحظين، لا يمكن أن تقترب من النجم.

وهذه الازدواجية للمجهرى/العيانى، والتى تتعارض مع البرنامج الذرى تعارضا شديدا، ليست نتيجة علمية وإنما إقحام فلسفى. والشيء المحقق أنها تشتق من المبدأ الذاتى (أو الوضعى)، القائل لا يوجد شيء من قبيل الواقع الموضوعى، وإنما توجد ظواهر فقط، أعنى مظاهر لملاحظ ما. وعلى وجه الخصوص، لا تظهر حقائق الكم إلا من الملاحظة. وبالفعل، كما صرح بور وهيزنبرج ذات مرة، حتى الوقائع العيانية مثل مرور الترام، نتشأ من ملاحظات مكررة. وربما يتساعل القارئ الساذج "ملاحظة ماذا، إذا لم تكن النرات أو الترام أو ما شئت من أشياء؟ ولكنه سوف يعلم، كما علم أستاذى جيدو بك، عندما ساعد هيزنبرج فى لايبزج، أن هذا السؤال وما جرى مجراه بجب ألا يطرح. وشعار موسولينى "اعتقد، امتثل، قاتل" تـم تكييف ليقر أ وحتى عهد قريب كان من الممكن مقاومة وجهة نظر كوبنهاجن والرد عليها عن طريق التحليل المفهومى فقط، وذلك بإنبات أنه لا مبر هنات النظرية ولا المعطيات التجريبية تشير إلى الملاحظين. وتغير هذا الوضع فى التعينيات مع تطور نظرية اللااتساق والتجربة (انظر Schlosshauer التعينيات مع تطور نظرية اللااتساق والتجربة (انظر 2007)، والتي 2007). تذكر على سبيل المثال، حيود كرات بوكى، مثل جزيئات 70، والتي تكرن عند ١ نانو متر تقريبا، وعند درجة حرارة أقل من ألف درجة بمقياس ولكن عندما يتم تسخينا الجزيئات إلى ٥٠٠٠ درجة عن طريس إلى التونات. ولكن عندما يتم تسخين الجزيئات إلى ٥٠٠٠ درجة عن طريس إلساع البزر، فإن نمط التداخل يتلاشى تدريجيا: تسصبح الكوانتونات بالتسريج كلاسونات بوصفها نتيجة للااتساق. ونتيجة هذه التبارب هي أن حد تكون جهازا على وجه الخصوص. انظر شكل ٥-٣.

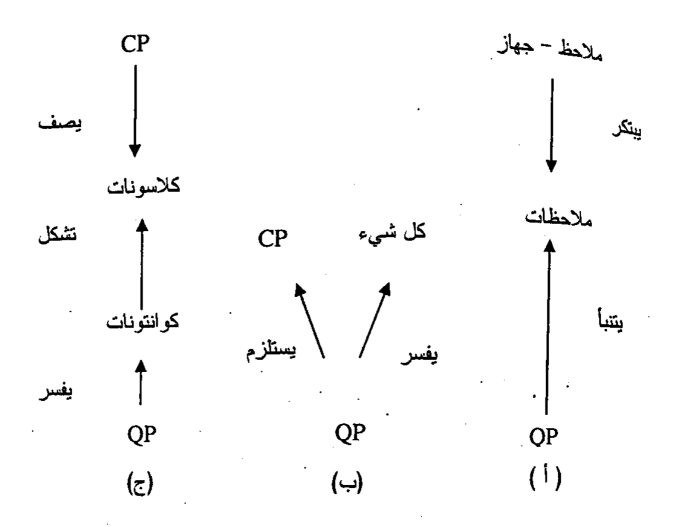
بتعامل

ملاحظ



شكل ٥-٣ از دواجية الكم الكلاسيكى. (أ) وجهة نظر كوبنهاجن: الملاحظ كلى القدرة يتعامل بالجهاز، الذى يستحضر بدوره وقائع كمية. (ب) برنامج اللااتساق: تنبثق الكلاسونات من الكوانتونات، وخصوصا عندما تتشابك الكوانتونات مع البيئة (الطبيعية أو الاصطناعية). وهذه التطورات الحالية دافعت عن الهدف الأصلى لبرنامج الكم، أعنى اشتقاق الفيزياء الكلاسيكية من نظرية الكم. هل يستلزم هذا أننسا سسنكون قادرين في آخر الأمر على الاستغناء عن هذه المفاهيم الكلاسيكية مثل مفاهيم الاحتكاك والتسخين، ودرجة الحرارة واللزوجة والدردورية والمرونية والمغناطيسية والتوتر السطحى، أم ننتظر ؟ وسوف تستمر هذه المفاهيم بحيث تكون مطلوبة لأنها تمثل خصائص الحجم الموضوعية والعمليات التي تتبثق من أعداد ضخمة، من وقائع الكوانتم. وبصورة مماتلة، التقسير العلمي العصبي للعمليات الإدراكية والعاطفية لا يجيز لنا الاستغناء عن كلمات من قبيل "خوف" و"تخيل" و"حب". والانبثاق المفسر يظل انبثاقا.

وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فقُلْ لا تستطيع الإبستمولوجيا أن تمحو الأنطولوجيا لأن الكون طبقى بصورة موضوعية. والاختلافات الكيفية، بين مستويات الواقع تفرض تعددية فى مستويات الوصف، حتى لو أن المستويات العليا يمكن تفسيرها من حيث المبدأ فى حدود المستويات الدنيا. صحيح أن أنصار الدعوى القائلة إن نظرية الكم كلية، يكتبون الرموز للدلالة على دوال الوضع بالنسبة للقطط والملاحظين، وأدوات القياس، وحتى الكون. ولكننى أؤكد أن هذه الرموز زائفة، لأنها ليست حلولا لأى معادلات نتضمن رموز هاملتون: إنها مجرد خربشات. انظر شكل ٥-٤.



كنات

شكل ٥-٤ مـستويات الوصـف. CP = فيزيـاء كلاسـيكية، وQM = فيزياء الكم. (أ) مذهب كوبنهاجن (ب) برنـامج اللااتـساق (ج) وجهـة النظر الواقعية.

وخلاصة القول أن الكلاسونات تنبئق من الكوانتونات، ولذلك من المشروع اشتقاق الفيزياء الكلاسيكية من نظرية الكم بدلا من اعتبار الفيزياء الكلاسيكية معطى مطلقا ونقطة بداية. ولكن الهدف النهائى لبرنامج "اللااتساق"، أعنى الاستغناء كلية عن الأفكار الكلاسيكية، يبدو خياليا صرفا، لأن الخواص الكلاسيكية مثل الشكل واللزوجة واقعية تماما شأنها فى نلك شأن الخواص الكمية مثل اللف وعدم القابلية للانفصال. وبإيجاز، التمييز بين المستويات الكمية والكلاسيكية موضوعى، وليس مجسرد مسادة لمستويان الوصف والتحليل.

وإذا كنت في شك من هذا، فتذكر السلسلة التي نبدأ عند مركز نجمنا وتنتهى بوصفها أشعة الشمس والريح والمطر وتدفق البحر والتغايل الكيميائى أو الأيض. وتأتى كل الطاقة التى نحصل عليها من الشمس فى نهاية المطاف من التفاعلات النووية الحرارية التى تحدث فى مركز النجو. وتتضمن معظم هذه التفاعلات تحويلات (حلم المشتغل بالكيمياء القديمة) مئ الديوتريوم + التريتيوم - الهيليوم + النيوترون. وبدوره، ضوء الشمس الناتج عن طريق تفاعلات نووية فى الشمس يعد أمرا حاسما وأساسيا توجد حيوانات أيضا. لاحظ المستويات المتعاقبة: الكوانتونات \_ جزيئات توجد حيوانات أيضا. لاحظ المستويات المتعاقبة: الكوانتونات \_ جزيئات الضوء \_ جزيئات عيانية \_ أجزاء صغيرة من الخلايا \_ الخلايا \_ كائنات حية متعددة الخلايا.

٥-٢ المادة الكيميائية

إن المدخلات (الكاشفات) والمخرجات (المنتجات) للتفاعلات الكيميائيـة هى أشياء فيزيائية. وبصورة دقيقــة إلــى حــد بعيــد، هــى كوانتونــات، وكلاسونات، أو شبه كلاسونات. ولكن المادة التى تنبثق فى اللحظة التى يبدأ فيها تفاعل كيميائى، وتستمر حتى يتوقف، مختلفة اختلافا كيفيا عن المدخلات والمخرجات، حتى لو بقيت، كما يحدث غالبا، لأقل من فيمتوثانية أو 10<sup>-15</sup>. وهذه المادة الخام هى بالفعل عينة من مادة تخضع لتغيرات (كيفية) جذريسة قامية. والعينات المألوفة من المادة الكيميائية هى ألسنة اللهب، ومواسسير العديد الصدئة، وأوعية التخمر، ومحتويات أوعية الطهى، والمادة الحيسة المتطلة. (وربما يغرى الكيميائيون باعتبار الكائنات الحية مفاعلا كيميائيسا معقدا. ولكن علماء الأحياء يعرفون أن آلاف التفاعلات الكيميائية التى تحدث فى الكائنات الحية فى أى وقت يتم وضعها في جدول وتتسسيقها بطريقة لنضمن وجود ثلاث سمات غير كيميائية وهى الاتزان البدنى، والإصلاح الذاتى، والبقاء).

ويعتقد بصفة عامة أن الجزيئات أجزاء من مادة مركبة من ذرات. ومع ذلك فإن طريقتها في التركيب أقل بكثير من أن تكون مروفة جيدا. على سبيل المثال، جزيء الهيدروجين يدر، الأبسط في كل الجزيئات، لا ينبثق من مجرد تجاور ذرتين من الهيدروجين. وفي الحقيقة هذه الذرات هي المـواد التي تشكل منها جزيء يدر أحرى من مكوناتها ما دامـت، عنـدما تتحـد، البرونونات الأصلية والإلكترونات يعاد توزيعها بطريقة مصادة لما هو حسى. وبالفعل رغم تنافر هما الإستاتيكي الكهربائي المتبادل، فإن الإلكترونين الذريين يجتمعان ويتوسطان بين بروتونين: ويشكل هذا البزوج الرابطة الكيميائية (أو التساهمية). وهذا النوع من الرابطة المكتشف في عام ١٩١٦ مختلف تماما عن الرابطة الأيونية، مثل الرابطة التي تبقى لكلور وأيونات الصوديوم معا في جزيء الملح. وعلى حين تمثَّل الرابطة الأيونية الجذب الإستاتيكي الكهربائي، والمعروفة منذ العصور القديمة، فإن تفسير

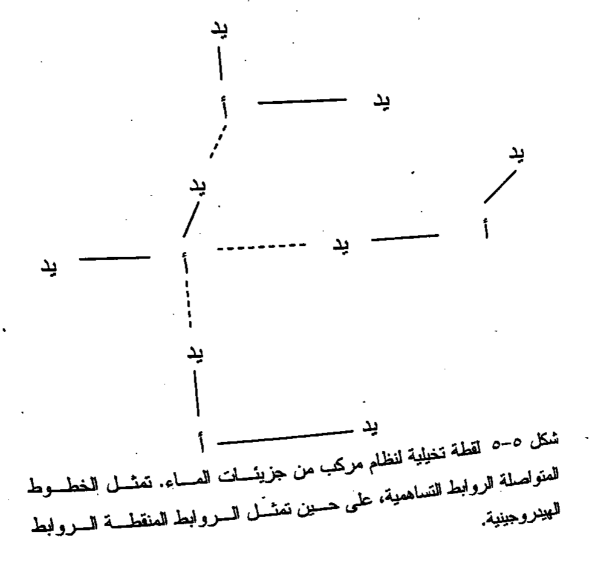
الرابطة التساهمية يستلزم مفهوم الإلكترون، الذى لم يبتكر إلا في عام ١٨٨٩ وبصورة عارضة، وعندما احتفلت مجلة Nature بالذكرى الخمسسن لهمذا العمل، تضمنت مناقشة عما إذا كان اكتشافا أم ابتكارا. وبالنسسبة للسواقى الجواب واضح: الإلكترون تم اكتشافه، ولكن النظريسات المنوعسة عن الإلكترون تم ابتكارها. ولذلك فإن أشعة الإلكترون يمكن توحيدها والتعامل معها في المعمل، على حين أن نظريات الإلكترون يمكن فقط نفسيرها أو معها في المعمل، على حين أن نظريات الإلكترون يمكن فقط نفسيرها أو

ومثل كل ما ينبثق، يد، لها خصائص تفتقر إليها المواد التى تتشكل منها، مثل طاقة التفكك المميزة، وطيف شريطى بدلا من طيف خطى. والجزيء المركب إلى حد بعيد جدا هو كرة بوكي 260، المصدر الأساسى النانو تكنولوجى. وهذا الجزيء غير المتوقع، الذى اكتشف فقط فى عام ١٩٨٥، هو شيء فيزيائى متوسط الحجم، لأنه يملك شكلا محددا (أشبه شيء ١٩٨٥، هو شيء فيزيائى متوسط الحجم، لأنه يملك شكلا محددا (أشبه شيء بكرة القدم)، ولكنه يحيد من خلال نظام شق طولى، مثل الكوانتونات: إنه بكرة القدم)، ولكنه يحيد من خلال نظام شق طولى، مثل الكوانتونات: إنه المفتاحية فى الوصف السابق، وهى مفاهيم المادة والطاقة والنظام، والمادة التي تتشكل منها مادة أخرى، والانبثاق، هى مفاهيم غائبة بصورة واضحة من ميتافيزيقا الاتجاه السائد، وحتى من المفاهيم الفلسفية النمونجية.

تأمل بعد ذلك الجزيئات التى تنبثق من التصادمات غير المرنسة بين جزيئات بسيطة. وأحد الجزيئات التسيطة هو جزيء الماء الذى يرمن له عادة بالرمز يدرأ. وهذه الصبيغة تظهر المكونات الذرية \_ أو بالأحرى المواد التي تتشكل منها- للنظام. ولكنها لا تقترح بنيته والتي يجب إظهارها جزئيــا من طريق الصيغ التركيبية يد \_ أ... يد، بالإضافة إلى المعطيات القائلــة إن هذا النظام على شكل V، وتكون الزاوية ١٠٤ درجة تقريبا، والمسافات بين الذرية حوالي ٨ أ.

وإذا اجتمعت جزيئات الماء في مجموعة كبيرة، ينبشق جسم الماء السائل، الذي ينتمي إلى المستوى الرابع بعد مستويات الجــسيمات الأوليــة والذرات والجزيئات. ونحن جميعا نعرف شيئا عن الماء السائل، ولكن الكيميائيين الكميين يعرفون السبب في وجوده على الإطلاق. وبالفعل، ما دام يدرأ فاتح اللون إلى حد ما، فسوف يكون الماء غاز اعند درجة حرارة عادية، ولا يكون بالنسبة لرابطة الهيدروجين القوية، النمط غير الكلاسيكي للاقتران بين الجزيء. والشيء الذي يتسم بالمفارقة أن هذا النمط والأنماط الأخـري من الروابط الكيميائية يتضمن خاصيتين كلاسيكيتين: المسافة بــين الذريــة والزاوية، ولا تقوم أي خاصية منهما بدور مهم في الفيزياء الذرية؛ حيث تتخذ الخصائص الديناميكية، مثل كمية التحرك واللف، أسبقية على الخصائص الهندسية والكينماتية (المتعلقة بعلم الحركة المجردة). وانبشق الشكل بالإضافة إلى الجزيئات، أما عناصر الكون المبكر المسمى هكذا فكانت عديمة الشكل.

والماء له خصائص فريدة تجعله جو هريا للحياة. وأحد هذه الخـصائص أنه يميل إلى التجمع: ذلك بأن جزيئات الماء تميل إلى أن تتجمع فــى كتــل رقيقة من الثلج، وكرات الثلج، وقطرات صغيرة، وبحيرات، وأنهار جليدية، وبحار. أما الروابط التى تقدم هذه الأنظمة إلى الوجود فتكون من نوعن: روابط تساهمية وروابط هيدروجينية. وكما أدركنا مسن قبسل، الرابط، التساهمية هى زوج من الإلكترونات مشترك بين ذرتين، كما فى حالة جزي، الهيدروجين يدر المذكورة آنفا. وعلى العكس، الرابطة الهيدروجينية هى تفاعل بين ذرة الهيدروجين وذرة سالبة الشحنة الكهربائية مثل الأكسجين. وتظهر الرابطتان فى جسم الماء، وتتبادلان المواقع في تعاقب سريع. وهو ملمح ديناميكى غائب عن نموذج الكرة والعصا المألوف للجزيئات. الماء فريد لأن العدد الكلى لروابط جزيء الماء يكون حتى أربع \_ والذى يفسر نقطة الغليان العليا لهذا السائل. انظر الشكل ٥-٥.



لنفترض للحظة أن كيمياء الكم، التي لا تزال في بدايتها، تفسر تفــسيرا مناها انبثاق بعض الجزيئات الأحيائية النموذجية مثل DNA [ الحسامض النوى الديوكسى رتيبوزى، الجزيء الذي يفسر المعلومات الوراثية ]، بالإضافة إلى بعض التفاعلات الكيميائية المركبة للغاية مثل تركيب رنا RNA [ حمض ريبونكليك، مادة كيميائية توجد بنواة الخلية وسيتوبلازمها ]. وإذا حدث هذا، فسوف ترد النظرية الكيميائية إلى نظرية الكم (أو فقُل تكون مستنبطة منها) بالإضافة إلى بعض الافتر اضات الإضافية. وسوف يرزعم معظم العلماء أن هذا الرد سوف يثبت بطلان الدعوى الأنطولوجية القائلة بوجود شيء من قبيل مستوى كيميائي متميز. وألتمس الاختلاف في الرأي: أرى أنه يوجد مثل هذا المستوى فوق الفيزيائي، المعرف بوصفه فئة لكل الأنظمة حيث تتغير الروابط الكيميائية. وبالإضافة إلى ذلك فإن ميكانيكا الكم لابد من أن نزودها بفروض إضافية من أجل إنتاج كيمياء الكم (انظر .(Bunge 1982a

والمادة الكيميائية لا بد من أن تلفت انتباها شديدا لدى الفيزيائيين، ولو فقط بسبب قدرتها الخليقة بالملاحظة على تركيب جزيئات مليون نوع مختلف نركيبا تلقائيا. وهذه القوة التشكيلية الجينية التلقائية، وفى حالة مركبات الكربون خاصة، هي أعظم بكثير من قوة المادة الفيزيائية، التي تكون مقصورة على النشوء البلورى وتكوين الصخور والأجسام الصافية الضخمة. والكيمياء التركيبية، تركيب الجزيئات في المعمل، تستخدم القوى التلقائية، ذاتية التنظيم، والحياة التركيبية، إنتاج الخلايا الحية من المادة الكيمياء الحيوية. يمكن عملها على نحو قابل للافتراض إذا كانت هدفا بعيدا للكيمياء الحيوية.

خلاصة القول أنه لا بد من أن نعترف بوجود عينات مسن المسادة، أعنى الجزيئات، تنتمى إلى مستوى تركيبي لذاتها، وتبدأ في عمليسات فسوق فزيانس، بصورة متساوية، أعنى تفاعلات كيميائية، كما تمثلها النار والأكسجين، والسرد، والتحلل بالماء، والتحلل الكهربائي، والتركيب الجزيئي. والمستوى السذى نستكم عنه هو المستوى الكيميائي بطبيعة الحال، ومن المقبول بصفة عامة أن العناصر والمواد ألتي تشكل منها مواد أخرى لأعضاء هذا المسستوى تكسون فبزيائيسة. ويوحى كل هذا بأن الكيمياء ليست فصلا من الفيزياء مع أنها معتمدة عليها.

٥-٣ المادة الحية

الأشياء الحية مختلفة غاية الاختلاف عن الأشياء غير الحية إلى درجة أنه، حتى قرن مضى، كان يعتقد على نطاق واسع بأنها توصف عن طريق سلوك يسعى إلى غاية، أو حتى كائن لامادى، وسمى بصورة منوعة الكمال (انتلخيا) entelechy أو الدفعة الحيوية elan vital . وهذا المـــذهب الحيــوى قضى عليه المفهوم الميكانيكي للحياة المسمى هكذا. وهذا المشروع البحثــى الجسور أطلقت شرارته الميكانيكا الأحيائية والفيزياء الطبيعية التى استهلها جيوفاني بوريللي حوالي عام ١٦٥٠. وبعد ثلاثة قرون تطورت هذه الرؤية الميكانيكية للحياة إلى نزعة كيميائية فيزيائية، والكائنات الحية وفقــا لهــذه النزعة ليست شيئا إلا متفاعلات كيميائية معقدة (Leop 1912).

ومع ذلك فإن الأشياء الحية لها مجموعة من الخصائص المرتبطة فيما بينها والتي تفتقر إليها الأنظمة الكيميائية. وإليك مجموعة قليلة منها: الخلوية،

والأيض، والاتزان البدني، وانقسام الخلية، والوراثة، والتحسول، والتكسون ويني التشكلي، والإصلاح الذاتي، والتطور، والقيمة، والمرض، والموت. والخلوية هي.النظير الأحيائي للذرية: إنها تكمن في حقيقة أن وحدات المادة الحية هي ب الخلايا، التي هي أنظمة مزودة بغلاف أو غشاء خارجي شبه منفذ. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فقَلْ إن كل الكائنات الحية إما أنها ذات خلايا أو متعددة الخِلايا: لا توجد حياة شبه خلُوية. والأيض هو بطبيعة الحال عمليـــة للتجديد الذاتي الكيميائي، وخاصبة من خلال تركيب البروتين ودمج العناصر البيئية وتحويلها. أما الاتزان البدني فهو القدرة على المحافظة على الأوساط الداخلية المستقرة تماما (وخاصبة درجة الحرارة والحمضية) بمقتضى آليات النحكم (طرق التغذية الراجعة) الموضوعة في الكائن الحي. وانقسام الخليــة الذي يتضمن الاستنساخ الذاتي للرنا وفصل جدائل الدنا عن طريق الإنزيمات هو المصير النهائي لكل الخلايا ما عدا معظم العصب. والتسشكل (التكون التشكلي) هو عملية تتضمن تخليق الخلية وبناء أعضاء بوظاف محددة، أعنى عمليات لا يمكن أن تخضع لها المكونات الأخرى في الكائن الحي.

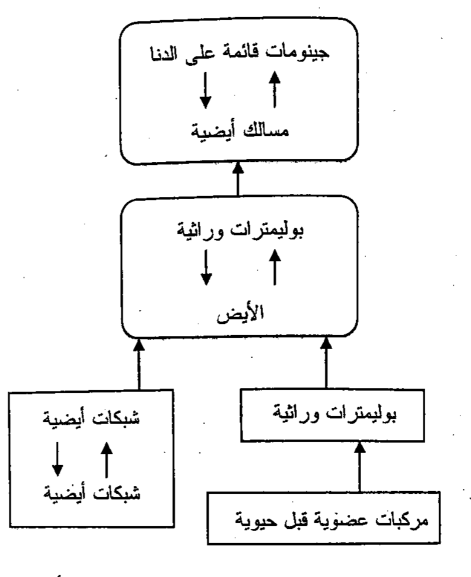
والوراثة هى القدرة على استخراج الكائنات الحية لنقل بعض صفاتها إلى ذريتها. وعادة ما يكون النقل أمينا إلى حد ما (صحيحا للنوع) لأن وحدات الوراثة، جزيئات الدنا، هى إلى حد ما قوية وهامدة. ولكن هذه الجزيئات بطبيعة الحال حساسة للمثيرات البيئية القوية، مثل الأشعة الكونية، وأنزيمات معينة.على سبيل المثال، ربما يملك توأمان متطابقان جين الفصام، لكن على حين يملك أحدهما أيضا الإنزيم الذى يغير هذا الجين، يفتقر توأمه إليه إلى درجة أنه يجتنب هذا الاعتلال العقلى الرهيب. وهذه الحقيقة لا بد أن تكفى لحمل أسطورة الجين الأنانى على الراحة. وفيما يتعلق بالتطور، يتفق معظم علماء الأحياء على أنه ينتج عن عملية متزامنة للطفرة والانتخاب البيئى، وبناء البيئة الملائمة، والتهجين (فى النباتات بصورة أساسية)، وآليات أخرى قليلة مقدمة على كل المستويات من الجزيء إلى الكائن الحى الكامل إلى السكان إلى الجماعة، ولذلك الدنا هم الجزيء إلى الكائن الحى الكامل إلى السكان إلى الجماعة، ولذلك الدنا مواحدة التطورية. وهذه الفكرة خاطئة، لأن ما يدفع التطور همو انتخاب طبيعى. وما يصير منتخبا (أو مستخرجا) هو الكائن الحى الطبيعى ككل، وليس جينومه [ طاقمه الوراثى ]. وبالإضافة إلى ذلك ليست كل الجينات وحدها هى التى تكون عرضة للطفرة، وإنما يمكن أن تتعرض البروتونات الطفرة أيضا، ومن ثم تتطور كما أوحت به أو لا المقاومة للأدوية الجديدة

والشيء الذى لا يثير الدهشة أن مفهوم الانبثاق اقترحت أو لا الأحياء التطورية، التى أثبتت أن تاريخ الحياة هو تاريخ لحالات الانتواع [تشكل تطورى لنوع جديد] وحالات الانقراض. والشيء الشائن أن التطور أوحى بالتدرج لبعض الناس (وأولهم دارون) وأوحى بالقفز لآخرين. والمتفق عليه الآن بصفة عامة أن إنكار القفز لا ينسجم مع التطور شأنه فى ذلك شأن إنكار الاستمرارية: ذلك بأن التطور على كل المستويات يكون تدريجيا فى جانب ما ومتقطعا فى جوانب أخرى (Blitz and Bunge 1989).

وأخيرا يجوز الظن بأن القيمة انبثقت مع الحياة، ما دامت الأسئلة فـى الصيغة "ما قيمة س بالنسبة إلى ص؟" لا تكون معقولة إلا بالإشــارة إلــى الكائنات الحية وإبداعاتها مثــل الجحــور والأعــشاش والــسدود والآلات والتنظيمات. على سبيل المثال، ربما يقال إن الكميات الكبيرة من روث وأوراق الشجر تتأيض، ولكنها تفعل ذلك لمنفعة مالكها، وليس لذاتها. والسؤال من قبيل "ما قيمة هذا الشيء أو العملية بالنسبة لهذا الجرزيء (أو الحجر أو شعاع الضوء أو النجم) لا يستحق جوابا. وعلى العكس، السؤال من قبيل "ما قيمة المادة أو العضو أو العملية س بالنسبة للكائن الحى ص؟" قابل للإجابة من حيث المبدأ: إذ يمكن أن نكتشف دور س فى الإبقاء على الكائن الحى ص فى صحة جيدة، وذلك عن طريق منع س بالتجربة أو حتى إز التها، واختبار أثر هذا التعديل فى الحالة الصحية للكائن الحى. فالقيمة تمند بامنداد الحياة وتعمر بعمر الحياة. ولكن هذا لا يستلزم أن كل ما نفعله يكون متوافقا مع البيئة والظروف الخارجية، والإنجاب غير المحدود والحرب من الأمور سيئة التوافق مع البيئة على نحو واضح.

وبإيجاز، لا توصف الحياة بخصائص خاصة واحدة أو كثيرة. والصواب - كما أكد ألكسندر أوبارين (1953) منذ قرن مضى تقريبا أن الحياة توصف بنسق كامل من الخصائص الخاصة المرتبطة فيما بينها. ومع ذلك، فهذه هى أيضا الطريقة التى يصور بها الفيزيائيون الأشياء الفيزيائية. على سبيل المثال، حتى الإلكترونات والبروتونات المتواضعة تصورها اثنتا عشرة خاصية أساسية، وترتبط بعضها مع بعض عن طريق معادلة الحالة (أو المعادلة الموجية) خاصة. وحتى الآن اكتشف علماء الأحياء بعض المتغيرات الحيوية الأساسية، ولكن لم يكتشفوا النظير لمعادلة الحالة الفيزيائية. وقصارى ما يمكن فعله هو أن يضعوا قائمة بالخصائص المغتاجية، مثل القائمة المقترحة آنفا. والمفهوم المادى للحياة، الذى اقترحته الفلسفة بالإضافة إلسى الكيميساء الحيوية وعلم الأحياء التطورى، ألبهم المشروع البحثى الطموح لتخليق الخلية فى المعمل. وهذا المشروع التجريبى الذى استهله أوبارين فى عسام ١٩٢٤، يمضى العمل فيه على قدم وساق حاليا فى معامل عديدة حول العالم (انظر مثلا 2006 Lazcano). ويتفق الخبراء على أن الحياة علسى الأرض انبثقت منذ ٣,0 بليون سنة خلت، ولكنهم لا يزالون يختلفون على التسلسل الدقيق من الجزيء إلى الخلية الأولى. وفى الواقع هناك على الأقل عشرة فروض متنافسة حول النشوء الأحيائي.

ومع ذلك يمكن وضع هذه الفروض في مدرستين أساسيتين. نظن الأكثرية من العاملين في هذا المجال (المدرسة الوراثية أو لا أو عضوية التغذية) أن المادة الوراثية (ورنا خاصة) والتطور الدارونى جوهرى. ولكن تظن القلة القوية (مدرسة الأيض أو لا أو ذاتية التغذية) أن النشوء الأحيائي هو عملية كيميائية فيزيائية بشكل تام تتقدم مباشرة من شبكات لاوراثية حفازة الجزيئات عيانية إلى الخلايا الأولى. وبما أن المدرستين تستخدمان المنهج العلمي فقد شجع تنافسهما على إنتاجهما بدلا من التحريض على جدل عقيم. وبالإضافة إلى ذلك يتلاشى تنافسهما عندما يوضع الجدل في سياق واسع، ما دامت المدرسة الوراثية تعترف بأن المادة الوراثية المبكرة ذاتية التركيب من



وجهة النظر الأيضية

وجهة النظر الوراثية

شكل ٥–٦ الفرضان العلميان الحاليان الأساسيان حــول أصــل الحيــاة. من(2007b,60) Lazcano.

وفى عام ١٩٥٣ دعمت حالتان مثيرتان من التقدم الفرض القائل إن المادة الحية مادية تماما مثل المادة غير الحية: ثورة الأحياء الجزيئية، والتخليق الناجح الأول للأحماض الأمينية عن طريق ميلر ويورى، وتبعه تظليق خورانا لسلاسل طويلة من الأحماض النووية. في الجانب الكئيب، أدت الأحياء الجزيئية إلى المبالغة الردية القائلة لن الجينات توجه الحياة، ولذلك فإن التسلسل الناجح للجينوم البسشرى سون يكشف سر الحياة. والجانب السلبى الآخر لثورة الأحياء الجزيئية هو الطريقة التى تعوزها العنأية التى استخدم بها التعبير الغامض "المعلومات الوراثية. وبالفعل، لقد فسر هذا التعبير تفسيرا مجسما بوصفه فئة من الإرشادات لجمع الكائن الحى كما لو كان لعبة من قطع البلاستيك ("المعلومات الوراثية" هي بالفعل موجز لترتيب النكليوتيدات add البلاستيك ("المعلومات الوراثية" هي يرتبط هذا المفهوم بالمفهوم الفيزيائى عن المعلومات بوصفها انتروبيا أو فوضى ومفهوم المعلومات الإحصائى المستخدم فى هندسة الاتصالات). ومع نلك يجب ألا نجهر بالشكوى لأن هناك ثمنا يتعين دفعه لأى جدة مفهومية، أعنى الغموض.

وبإيجاز، قدمت الأحياء للفلسفة ثلاث منح على الأقل فى غضون قرن ونصف: مفهوم المستوى التكاملى، ودعوى مادية الحياة، ومفهوم التطور الأحيائى من خلال التعديل والانتخاب الطبيعى. وللسبب ذاته، تخلصت الأحياء من مذهب الخلق، والمذهب الحيوى، والردية الجذرية، وجهة النظر القائلة إن تركيب النظام وحده هو الذى يهم. وأنا أدعو القارئ إلى أن يقارن هذا المحصول الغنى بالإسهامات التي قدمها الميتافيزيقيون لفرعهم الخاص

٥-٤ المادة المفكرة

نحن نتبنى فرض النطابق العصبى النفسى. ومعنى هذا أننا نفترض أن الشيء المفكر ليس النفس اللامادية الأسطورية وإنما مخ الحيوانات المتطورة عند أعلى درجات التطور . وهذا الافتراض الفلسفى، الذى يضرب بجدور ه في الطب الإغريقى القديم، له المبدأ المرشد لعلم الأعصاب الإدراكس والعاطفى - الاندماج الحالي لعلم الأعصاب وعلم النفس. وسوف نطور هذه الدعوى في الفصول من التاسع إلى الحادى عشر . ونحن نقررها هنا فقط لكى لا تفوتنا خطوة فى سلم المستويات الذى يتعين تقديمه فيما بعد.

وربما يعتقد أن علم النفس يصبح غير ضرورى إذا اعتبرت العمليات العقلية عمليات للمخ. ولكن هذا الاستبعاد المقترح بالفعل عن طريق الماديين الاستبعاديين المزيفين - لن يحظى بشيء من الاستحسان. وسر ذلك أن علماء النفس يدرسون العمليات العقلية فى حيوانات اجتماعية بصورة عالية، تقنف أمخاخها بمثيرات اجتماعية تأتى من الأمخاخ الأخرى، وتؤثر بدورها في عمليات عاطفية وإدراكية يخضع لها أناس آخرون. وهذا هو السبب فى أننا فى حاجة إلى علم النفس الاجتماعى، العلم البينى الذى يبحث الطريقة التى نتفاعل بها المادة الحية مع المادة الاجتماعيات. وسروف نعرو إلى هرا الموضوع فى الفصل التاسع.

## ٥-٥ المادة الاجتماعية

إن التفاعلات الاجتماعية من حالات التزاوج الجنسى إلى المعارك السياسية تولد الأنظمة الاجتماعية أو تحافظ عليها أو تغيرها، من العائلات والشركات إلى الأمم وما هو أبعد من ذلك. وتتالف هذه الأنظمة من حيوانات، ولكنها لا تملك خصائص أحيائية - إنها لا تؤيض لنشيء واحد. ولكنها تكون عينية ومادية مثل مكوناتها تماما، إذ يمكن أن يقال إنها تشكل مادة اجتماعية مثلما تشكل الكائنات الحية مادة حية. ورغم أن التقريرات السابقة واضحة للمادى، فلن يرفــضها المشــاليون فقط، المثاليون الذين يزعمون أن كل شيء اجتماعى يكون روحيا (أخلاقيــا) ومن ثم يكون موضوعا للعلوم الإنسانية (العلوم الروحية أو الثقافية).

والزعم بوجود شيء من قبيل المادة الاجتماعية سوف يكون مرفوضا أيضا من دعاة الفردية المنهجية الذين يسمون هكذا لأنهم ينكرون الوجود الفعلى للأموز الكلية الاجتماعية، وبالتالى لا يمكن أن يضعوا أي إسسهامات أصلية لدراستها. ولكن هذا الإنكار معادل لإنكار وجود الأجسام الاجتماعية على أساس أنها تتألف من ذرات أو جزيئات، أو إنكار وجود الجمل على أساس أنها تتألف من حروف.

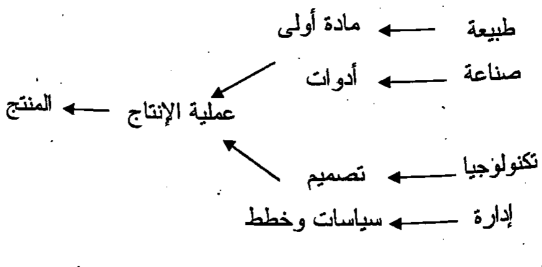
وأي شخص يرغب فى دراسة الأفراد بدلا من الأمور الكلية الاجتماعية فسوف يتعين عليه الانهماك فى علم الأحياء البشرى أو علم النفس؛ وإذا فعل هكذا فلن يفتقد بحثه أقل من القالب الاجتماعي للوجود البشرى. وإذا تم تجاهل البيئة الاجتماعية للشخص، فإن سلوكه في الحب، والتعلم والتربية، والعمل، والضغط، والعصيان، وغير ذلك كثير سوف يظل مجهولا. وبصفة عامة، ليس النظام مجرد فئة من عناصره وكل نظام عينى يجب تحليله إلى تركيبه وبنيته (فئة الوصلات (أو المداميك) بين مكوناته) وبيئته، وآليته تلولها بطريقة نسقية بدلا من متاولها بطريقة فردية أو كلية. ويعرف علماء الإياضيات والغيرياء والكيمياء والأحياء دائما هذه الحقيقة الواضحة (نظر

٥-٦ المادة الاصطناعية

يمكن القول إن المصنوعات أو الأشياء المصنوعة تجسد الأفكرار أو المشاعر أو تضفى عليها طابعا ماديا لأنها تصمم غالبا بمساعدة تكنولوجيسة عالية المستوى. وهذه هى الطريقة التى ميز بها ماركس الصغير بين المنزل وخلية النحل – وهو تمييز لم ينتبه إليه بوبر عندما وضع المنازل فى مجموعة أشياء مثل الأعشاش وكثيبات النمل وجحور الأرنب، وسدود القنس. وليس من شك فى أن المصنوعات الحيوانية يمكن أن تكون معقدة جدا، ولكن لا توجد علامة على أنها تبنى وفقا لخريطة أو تصميم، إذ إن القرة على بنائها فطرية، وعملية البناء هى محصلة آلية لـربط البرمجة الوراثية بالمواد والظروف البيئية.

ونظرا لأن المصنوعات تجسد أفكارا أو مشاعر، فربما يقال إنها تشكل مادة من نوع خاص، أعنى اصطناعية أو صنعية على عكس ما هو طبيعى أو مكتشف.

ولكى ندرك الاختلافات بين المادة الطبيعية والاصطناعية، دعنا نتــنكر السمات البارزة لصناعة أى شيء جيد، مثل رغيف الخبز أو الكتاب. انظــر شكل ٥-٧.



شكل ٥-٧ المادة الاصطناعية هي مادة طبيعية تتحول عن طريق أفعال مسترشدة بأفكار الهندسة والإدارة. وتكون المادة الاصطناعية في نوع معين من نوعين: بلا معنسى مشل الجسر، والمنزل، والآلة، أو تنظيم صورى؛ وذات معنى مثل النص أو الرسم البيانى. صحيح أنه يقال غالبا إن الأنظمة الاجتماعية المصنوعة لها معان، ولكن هذا الاستعمال لكلمة معنى مجازى، والمقصود بالفعل هو أن هذه الأنظمة هادفة أو الأفضل أنها تستخدم كوسائل يتوسل بها إلى غايات.

- والتصنيف المفيد الآخر للمادة الاصطناعية هو هذا:
  - فنية: موسيقى، وتصوير زيتى، ونحت.
  - سيميوطيقية: شعر، وقصة، وأدب غير القصىة.
- اجتماعية: تنظيم اجتماعى صورى (شركة تجارية، ومدرسة، ومتجـر، ومدينة، وكنيسة).

وكل التنظيمات الاجتماعية الصورية، مثل المدارس، والنقابات، والحكومات هي مصنوعات لأنها صممت ولو بصورة تخطيطية فقط في غالب الأمر، قبل أن ترى الوجود وقد جمعت معا. وعلى هذا النحو تتعارض التنظيمات الاجتماعية الصورية مع التنظيمات اللاصورية مثل العائلات والجماعات التي تظهر وتتطور وتتفكك بطريقة تلقائية إلى حد ما. واصطناعية التنظيمات الصورية تستحق توكيدا بسبب الشعبية المقارنة، في بينما في الوقت نفسه لا يوجد بوصفه اجتماعيا، تبعا للمؤلف ذاته، ما دام بوجد أفراد فقط.

٥-٧ الانبثاق

كان لزاما على الصفحات السابقة أن تعد المسرح للتقديم الصورى لثلاثة مفاهيم أساسية فى وجهة نظرنا الأنطولوجية: مفاهيم الانبثاق، والمستوى، وسلم المستويات (أو التسلسل الهرمى). وقدم جورج لويس صاحب الثقافة المنوعة فى عام ١٨٧٧ الكلمة الجديدة المسايرة للجديد انبثاق emergence. ولكن المفهوم كان قد ابتكره قبل ذلك جون سنيوارت مل (انظر 1992) Blitz). وبالفعل لاحظ مل أن تركيب الماء من هيدروجين وأكسجين استلزم انبثاق الخصائص، خصائص الماء التى تفتقر إليها المواد التى يتشكل منها.

سيحاول الفيلسوف الأفلاطونى تفسير انبثاق الخصائص من دون حواملها. سيعرف الأرسطيون والعلماء شيئا أفضل. على سبيل المثال، التركيب السابق للماء هو حالة خاصة للتفاعل الكيميائى فى الصيغة A + Bالتركيب السابق للماء هو حالة خاصة للتفاعل الكيميائى فى الصيغة D + AO - . وتصف الكينتيكا [علم الحركة] الكيميائية هذه العملية بالمعادلة التاليةبالنسب لقيمة تغير تركيز المنتج من النوع C فى حدود تركيزات الكاشفاتمن النوعين A و B : [B] (d t = k [A] ال . ولا خصائص من دونحوامل. وإذا استعملنا لغة منطقية ونحوية نستطيع القول: كل محمول ينسبعلى الأقل إلى موضوع واحد، كما هو الحال فى ق س و ل س ص.

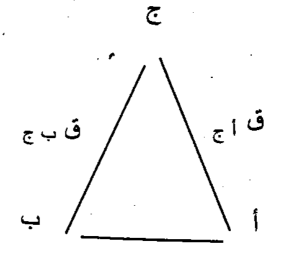
ولقد فهم مفهوم الانبثاق في الأصل بوصفه مقولة أنطولوجية، مترادف مع ظهور الجدة الكيفية خلال عملية، ومن ثم يضرب له المثل بوضوح بالتبلور، والتركيب الكيميائي، والتكون التشكلي، والتطوير والتطور الأحيائي، وتعلم مهارات جديدة، والتنظيم الاجتماعي، والتاريخ (انظر مـثلا Bunge 2003; Coleman 1990; Luisi 2006; Moessinger 2008; Piaget 1965).

ومع ذلك، نظرا لأن بعض الفلاسفة وعلماء النفس اللاعقلانيين قد أكدوا حدوث الانبثاق ولكن أنكروا إمكانية تفسيره فى حدود عمليات المسسوى الأدنى، فقد اعتبر أن الكلمة تمثل فى آخر الأمر مقولة إسستمولوجية. (والرأى الظلامى القائل إن الجديد والمعقد لا يمكن تفسيره في حدود القديم والبسيط يسمى أحيانا على نحو مضلل "الانبثاق القوى"). وسوف نحنفظ بالمفهوم الأنطولوجى الأصلى، أو المفاهيم بالأحرى، لأن الانبثاق سوف نتم تسويته بظهور موضوعات وخصائص أو عمليات جديدة من الناحية الكيفية.

ونحن نميز مفهومين أنطولوجيين للانبثاق: المترزامن أو الانبشاق، والمرتبط بالزمان أو الانبثاق، يتزامن الأول مع خاصية الحجم، الخاصة الجشطلطية، على حين يرتبط الثاني بعملية. وبالفعال خاصية الحجم (أو الانبثاق،) لشيء هي خاصية لا يملكها جزء أو مكون لهذا الشيء موضوع البحث. على سبيل المثال، السيولة خاصية لمجموعات كبيرة من جزيئات الماء. والمعنى خاصية لسلاسل من الفونيمات أو الحروف. وقدم فون أهرنفيلس هذا المفهوم في عام ١٨٩٠، وأصبح الكلمة الطنانة في علم النفس الجشطلطى Gestalt لدي يرى أن كل ما هو جديد يكون اندماجيا أو تجميعيا.

ومما يدعو للأسف أن الحركة الجشطلطية أنكرت أن يكون الانبشاق مفهوما قابلا للتحليل: إذ إنها ألحقته بالحدسية intuitionism . ومن جهة أخرى، خاصية الانبثاق، هي خاصية جديدة من الناحية الكيفية لشيء لا تملكها المواد المكونة له. على سبيل المثال، التكيف سمة منبقة لمعظم الكائنات الحية، لأنها خاصية حجم، ولأنها ظهرت خلل التطور بالإضافة إلى تركيب الخلايا الأولى من المواد المكونة لها قبل الحيوية. والثائي أو المكمل للانبثاق، كما في حالة الانتواع [ تشكل تطورى لنوع جديد ]، هو بطبيعة الحال شبه انبثاق، كما هو الحال في انقراض النوع. (ولمزيد من الدقة انظر الفصل الرابع عشر).

ويوضح الشكل التالى فكرة أن الخصائص الجديدة، بعيدا عن كونها تنشأ من لاشيء، تنبثق من خصائص سابقة الوجود. إذا كان الشيء س بالخصائص أ، ب يولد الشىء ص بالخصائص أ، ب، ج. ، فإن الشيء ص والخاصية الجديدة ج هي أمور منبثقة بالنسبة إلى س، أ، ب. زد على ذلك إذا ارتبط أ، ب بقانون ق أب ، فإن ج ترتبط بالمواد المكونة لها أ، ب من خلال قوانين منبثقة إضافية ق أج، ق ح ج. انظر الشكل ٥-٨.



.

ق آپ

شکل ٥-٨ قوانين تعتمد على ثلاث خصائص أ، ب، ج

والفكرة القائلة إن شيئا ما جديد بصورة جذرية ربما نظهر مقاومتها في أى وقت منذ أن قرر أحد كتب العهد القديم أن "لا جديد تحت السشس" (وبالنسبة لتاريخ هذه الفكرة والفكرة المكملة لها انظر Merton and Barber (2004). والفكرة الشائعة إلى حد بعيد حول الجدة هى أن كل ما يبدو جديدا وجد بالفعل من قبل في صورة مستترة: إذ إن كل الأشياء وكل الحقائق "حبلى" بكل ما ينشأ منها. والمثال المبكر لهذه الفوبيا الجديدة هو مثال مفهوم العلل بوصفها نتضمن معلو لاتها، كما عبرت عنه الصيغة المدرسية "لا شيء في المعلول لم يكن في العلة".

ومذهب التخلق السابق، المذهب الأحيائي القديم القائل إن كل مراحل العملية التخليقية تكون متضمنة في الخلية الملقحة، يستلزم مع ذلك إنكارا آخر للجدة. والخليفة المعاصر لهذا المذهب هو المذهب القائل إنه مهما ظهرت صيغ جديدة تكون متضمنة في "التعليمات المشغرة" الموروثة: وسيكون الجينوم قضاء وقدرا. وبالتالي تكون المعلومات الوراثية هي الوارث القضاء والقدر اللاهوتي ومذهب التخلق السابق العلماني (انظر mahner and للقضاء والقدر اللاهوتي ومذهب التخلق السابق العلماني (انظر mahner and التخلق السابق. وعلى وجه الخصوص، لا يفكر الكيميائيون المحدثون مذهب والأكسجين "حابلان" بالماء، مثلما لا يزعم الشخص سليم العقل أن البيدروجين متضمنة في الإمكانية، وإنما تتبثق من التحاد الإمكان والظر أن الميدروجين متضمنة في الإمكانية، وإنما تتبثق من التحاد الإمكان والظرف.

لا توجد آلية انبثاق كلية: ما دامت كل الآليات محددة المادة، فالأشــياء من أنواع مختلفة تتغير على نحو مختلف. ومع ذلك عند الاقتراب من نقاطها الأساسية، نجد أن كثيرا من الأشياء التي تنتمى إلى أنسواع مختلفة تملك نصائص فيزيائية عيانية متمانلة \_ وهو الشيء الذى يسشار إليسه بوصسفه الكلية. على سبيل المثال يسلك الماء وثانى أكسيد الكربون على نحو ديناميكى مرارى بالطريقة نفسها عندما تفصل حالتهما السائلة والغازية. وبالإضسافة إلى نلك، تقتسم كل العمليات التطورية (أو التاريخية) سمات معينة مشتركة. وتتضمن تكوين أنواع جديدة من أنواع قديمة وفقا لقوانين وتحست ظروف بيئية، يؤيد بعضها انبثاق أشياء جديدة معينة على حين يعارض بعضها الآخر هذا الانبثاق. وبصفة خاصة، سوف تؤيد التنشئة الطبيعية أو تحبطها، وسوف نؤثر بدورها في التربية.

ورغم أنه لا توجد آلية انبثاق كلية، يمكن التخمين بصورة آمنة أنه لا شيء ينبثق من جديد: إذ إن كل شيء جديد يتطور من أشياء موجودة من قبل ولذلك يوجد استمرار أو محافظة بالإضافة إلى الانقطاع أو الجدة. وبصفة خاصة، التطور الأحيائي أشبه شيء بالشجرة، كما ظن دارون، ولذلك فان خاصة، التطور الأحيائي أشبه شيء بالشجرة، كما ظن دارون، ولذلك فان الكائنات الحية المعقدة من أنواع مختلفة جدا لها أسلاف بسبطة مشتركة عادة. (والشيء نفسه صحيح بالنسبة للتطور الاجتماعي). على سبيل المثال، عنون كل الكائنات الحية الحديثة، سواء كانت عنكبوتا أم بشرا، تتحدر من مستقلة، وقل مثل ذلك عن أطراف الحيوانات رباعية الأقدام أو الأرجل، مستقلة، وقل مثل ذلك عن أطراف الحيوانات رباعية الأقدام أو الأرجل، والمناح هو الجانب المشترك لمجموعات معينة من الجينات (شبه الصناديق) واليات الاطراد الوراثية (2009) . وعلى هذا النحو تنسبح الخصوصية في بعض الجوانب مع الكلية في جوانب أخرى. وتوحى هذه الاكتشافات وما يرتبط بها بأنه ربما توجد قوانين تطوريمة رغم كل شيء. والمرشحان الممكنان هما: (١) تؤيد البيئات المتمائلة انبئاق مظاهر phenotypes [ مركب من السمات القابلة للملاحظة للكائن الحى] متمائلة (التطور المتقارب) convergent evolution. (٢) تؤيد البيئان المختلفة انبثاق تركيبات وراثية genotypes مختلفة (التطور المتباعد) المختلفة انبثاق تركيبات وراثيات معان واسعة، وإنما هي فروض قابلة للاختبار تجريبيا. على سبيل المثال، عمل ماكلين وبيل (2003) على بكتيريا مشتركة لحوالي ١١٠ جليل في بيئات مختلفة، واكتشفا تطور ا متقاربا يتعلق بالمظاهر [ مركب من السمات القابلة للملاحظة للكائن الحى ] بالإضافة إلى فئة مختلفة اختلافا جذريا من الطغرات المفيدة (التطور المتباعد في بالتركيب الوراشي).

وبعبارة أخرى يستلزم التطور معا الحفظ ومن ثم التكرار فى بعض الجوانب بالإضافة إلى التغير الكيفى (الانبثاق) ومن ثم التفرد فى جوانب أخرى. وافترح جراهام بيل (2008) هذه الاستعارة الموسيقية الموحية: يستلزم التطور قلة من الأفكار themes ـ الجينات الرئيسية حتى يمكن أن تحدث طفرات مفيدة ـ وتتويعات لا تعد على هذه الأفكار، بعصنها بسبب الطفرات وبعضها الآخر يعود إلى الظروف البيئية، وجميعها عرضة للانتخاب. وبين حين وآخر تتراكم تتويعات إلى درجة أن تتبثق أنواع جديدة - أو تتقرض أنواع قديمة. ويشكل الانبثاق (الانتواع) والتنسائي لسه، شعبه الانبثاق (الانقراض)، الخريطة الأساسية للتطور: أمسا التقصيلات فهى تعليقات وهوامش. زد على ذلك أن التطور ببدأ عند المستوى الجزيئي. على سبيل المثال، أثبتت التجارب الحالية أن بعض البروتينات، نتيجة للطفرات، تكتسب وظائف جديدة بطريقة لا تقبل الإلغاء (2009) التفرد التاريخي والإمكان (الظرف). الاكتشافات وغيرها توكيد جولد (2002) التفرد التاريخي والإمكان (الظرف). والتطور غير قابل للإلغاء (قانون دولو) لأن كل مرحلة من مراحله تبني على مراحل سابقة. وربما يضع مهندس الأنظمة المسألة بهذه الطريقة: إذا تغيرت سمة مهمة في نظام، فإن السمات الأخرى لا بد من أن تتغير أيضا لكى يحتفظ النظام بالعمل، وإذا لم تتغير ينهار النظام.

ولا تصح عدم قابلية الإلغاء بالنسبة للجزيئات المركبة، والكائنات الحية والمجتمعات فقط، وإنما تصح أيضا بالنسبة للمواد ذات الذاكرة. على سببل المثال، "تتذكر" أحجار المغناطيس عمليات المغنطة السابقة، "وتتذكر" السيوف عملية الإصلاح. وفى كل هذه الحالات، نجد أن قابلية الإلغاء الدقيقة (أو استعادة كل الآثار السالفة) مستحيلة. والأسطورة القديمة عن العود الأبدى التى بسطها نيتشة وأشاعها هى مجرد أسطورة.

وعلى حين يؤكد بعض المفكرين القانون والتماثل، نجد أن بعضهم الآخر يؤكد الظرف (أو الإمكان). ومع ذلك لا يوجد تعارض هنا: فربما يفترض المرء أن الظروف (أو الشروط والقيود الابتدائية) هي مجرد الحالة النهائية لعمليات سابقة تتبع قوانين مختلفة. وعلى هذا النحو، فالسؤال عما إذا كانت البنرة التي جرفها تيار هوائي سوف تسقط على أرض خصبة وتتمو، أم تسقط على حجر ويأكلها طائر، لا يعتمد فقط على قوانين الديناميكا الهوائية، وإنما بعتمد أيضا على توزيع التربة والصخور والطيور في المنطقة المعنية. ولا شيء يحدث مصادفة حول هذه التوزيعات، إنها تتضمن أحداثا عارضة ولكسن لا تتضمن مصادفة أو عشوائية بالمعنى التقنى الإحصائي للفوضي.

ولكي نختم هذا الجزء لاحظ أن مفاهيم الانبثاق التي تم تحليلهما أنفها ترتبط ارتباطا ضعيفا بمفهوم العارضية supervenience المألوف عنيد الفلاسفة. وهذه الفكرة قدمها جورج إدوارد مور الفيلسسوف المسشهور بالمغالطة الطبيعية naturalistic fallacy عندما برهن ضد إمكانية تعربي مفاهيم القيمة مثل "خير" و"نافع" في حدود مفاهيم العلم الطبيعي مثل مفاهيم التمائل symmetry والفاعلية efficiency. ولقد حاول جايجون كيم (1993) توضيح مفهوم العارضية. والرأى عندى أنه أخفق في تحقيق هـــذا الهـــدف الخليق بالعناية لأنه تعامل مع الخصائص في ذاتها منفصلة عـن حواملهـ، وتبنى وجهة نظر جامدة، تهمل حقيقة أن كل انبثاق يحدث خـــــلال عمليـــة. وخلاصة القول أن كيم اعترف عن غير قصد بمذهب الصور عند أفلاطون. زد على ذلك أنه طابق الخصائص بعمليات تصورها، أعنى محمو لاتها. وبالفعل افترض أن فئة كل الخصائص تشكل جبر بولى [نسبة إلى جمورج بول]. ولكن هذا الافتراض له نتائج محالة تقول بالنسبة لكل خاصية توجــد خاصية سلبية، وبالنسبة لأى خاصيتين هناك خاصية انفــمـالية وخاصــية عطفية معا. وبالتالي ربما يملك الشيء سمات يفتقر إليها: إذ يمكن أن يملك خصائص لا تعانى تشوها ذهنيا، أن يكون سمكة أو محاسبا ("أو " الشاملة) أو يكون فيلا وضوءا في وقت واحد. والاطلاع علمي أفكسار العلمساء عسن الخصائص وانبثاقها ربما يؤدى إلى اجتناب هذه الأخطاء (المزيد عن ذلــك تجده في Bunge 1977a, 2003a; Mahner and Bunge 1997).

٥-٨ المستويات

المفهوم المفتاحى الآخر فى نظريتنا الأنطولوجية هو مفهوم المستوى أو ان شنت الدقة فقُل المستوى التركيبى أو التنظيمى أو التكاملى، وذلك فسى مقابل مستوى التحليل (انظر مثلا ;Needham 1943; المحمد 1960 بالالا Bunge 1959b, 1960a; Needham 1943; المستوى التركيبي هو فئة مسن الأشسياء المو كل شيء منها خصائص خاصة به \_ مثل أن يكون قابلا لأن يسؤيض، يملك كل شيء منها خصائص خاصة به \_ مثل أن يكون قابلا لأن يسؤيض، أو يكون قادرا على تشكيل أنظمة اجتماعية. ومع ذلك هذا تعريف ناقص لأنه على وجه التقريب مثل تعريف أنواع الأشياء، من قبيل الأنواع الكيميائية أو الأحيائية. وفى الحالتين معا يعرف المفهوم موضوع البحث عن طريق نظام بل أعلى دقة.

ولكى نصف فكرة مستوى الواقع وصفا فريدا أرى أننا في حاجة أي ضا إلى فكرة العلاقة بين مستويين متجاورين. ونشترط أن المستوى م ن-1 يسبق المستوى من إذا كان كل شيء في من مؤلفا من أشياء في من-1. وهكذا نعرف علاقة الجزء \_ الكل علاقة أسبقية المستوى. ويجوز أن نسمى ذلك سلم المستويات levels ladder، أو إن شئت فقُل سلم السلسلة العليا للوجود، رهى فكرة قديمة رفيعة (Lovejoy.1953).

وبجب ألاّ نشبه سلم المستويات بطبقات البصلة، وذلك لثلاثة أسباب، الأول، أن قشور البصلة متشابهة جميعا من الناحية الكيفية، على حين أن <sup>هن استعمال</sup> مفهوم المستوى هو إظهار تمييزات كيفية. والثاني، على حين نكون قشور البصلة والطبقات الأخرى واقعية، فإن المستويات التركيبية فئات، ومن ثم موضوعات مفهومية: إنها ليست واقعية بصورة مستقلة، رغم أننا نأمل أن تكون حقيقية (لاحظ أنه على حين أن الواقعى real مقولة أنطولوجية realistic (لاحظ أنه على حين أن الواقعى real مقولة أنطولوجية realistic والصادق العالي المثل، مقولة دلالية semantic وإبستمولوجية epistemological. على سبيل المثل، كل النظريات غير واقعية، ما دامت تفتقر إلى وجود مستقل، ولكن بعصها أكثر حقيقية، أعنى أصدق، من بعضها الآخر) وتختلف مستوياتنا إذن عس طبقات نيقولاى هارتمان (1949).

وتسمى سلالم المستوى أيضا "المراتب"، وهى تسمية صحيحة ما دامن الكلمة لا تفهم بالمعنى التقليدى بوصفها تتضمن علاقة القوة والهيمنة، كما هو الحال فى التنظيمات الصورية والمراتب العلوية التى تخيلها أفلوطين وديونيسيوس المجهول المنتحل، ودانتى، ودع عنك فلاسفة محدثين لا سببل إلى حصرهم. والانتماء إلى درجة فى سلم المستويات الطبيعية لا يعطى قيمة أو قوة على الأعضاء فى درجة أخرى سواء كانت أعلى أو أدنى، لأن الاعتماد ربما يكون تبادليا. مثال ذلك يعتمد البقاء على الماء، ولكن القدرة على استكشاف البيئة بدورها نيسر الوصول إلى الماء.

ونحن نقترح سلم المستويات الموضح في الشكل ٥-٩. ومع ذلك فإن مستوى من المستويات المبينة ربما ينقسم إلى مستويات فرعية عديدة. وف الحقيقة لقد ميزنا بالفعل مستويين فيزيائيين: مستوى الكلاسونات ومستوى الكوانتونات، ويرسم الكيميائيون خطا فاصلا بين الجزيئات الصغيرة والجزيئات العيانية مثل البوليمرات [ مركبات كيميائيسة ]، ويميسز علماء الأحياء بين الكائنات الحية أحادية الخلية ومتعددة الخلايسا، ويميسز علماء الاجتماع بين المستوى الاجتماعي المجهسري، والاجتمساعي الأوسط، والاجتماعي العياني.

اصطناعي اجتماعي مفكر حى کیمیائی فيزيائى

شكل ٥-٩ سلم المستويات: طبقات المادة. وأدعو القارئ إلى اقتراح تقسيم كل مستوى إلى مستويات فرعية.

وبنيح لذا مفهوم المستوى أن ننقح مفهوم الانبثاق، ويأتي التنقيح على النحو التالى. بدلا من القول إن الخاصة خ انبثاقية، يجب القول إن خ تنبشق على المستوى من، والذى يوحى بأن خ ليست مملوكة من قبل أي كائنات في المستوى السابق من، على سبيل المثال، من المفترض أن خاصية كون الشيء ذا قيمة انبثقت على طول مستوى الحياة، وأن خاصية الفعل بشكل هادف انبثقت على طول المستوى المركب من حيوانات مزودة بلحاء أمامي في الجهة \_ وعلى وجه التقريب الندييات والطيور. لاحظ الدائرة الفعالة: مفهوم الانبثاق يعرف مفهوم المستوى، والذى يعرف بدور، مفهوم الانبثاق.

٥-٩ الشريك الإبستمولوجي

انبثاق

لي المستويات التى فحصناها فى الجزء السابق خاصة بــالوجود الحقيقــى، <sup>وليست</sup> ليستمولوجية، نلك بأن مكوناتها هى الأشياء المادية وليست الأفكار . والنظير <sup>الإبستم</sup>ولوجى للسلم الخاص بالوجود الحقيقى ٥-٩ يتضح فى الشكل ٥-١٠.

الشكل ٥-١٠ سلم المستويات الإبستمولوجية: تحذير: لم يزعم أن عمليات الرد الموضحة قد اكتملت.

وعلى حين نجد أن المستويات الخاصة بالوجود الحقيقى تنظمها العلاقة الخاصة بالوجود الحقيقى للأسبقية، فإن المستويات الإب ستمولوجية تنظمها علاقة قابلية الرد، كما هو الحال عندما يفسر الفيزيائيون حالات المغناطيس فى حدود اللف والمغناطيسية المصاحبة لذراتها المكونة، ويزعم علماء الاجتماع أن كل الوقائع الاجتماعية تنبثق من أفعال فردية.

والدعوى الردية الجنرية هى أن كل تركيبات المستوى الأعلى تكون قابلة للاستنتاج من تركيبات المستوى الأدنى أو تقبل الرد عليها، إلى درجة أنه في نهاية المطاف كل العلوم الواقعية ستكون قابلة للاستنتاج من الفيزياء. وحالة الرد المشهورة إلى حد بعيد هي حالة الديناميكا الحرارية التي تقبل الاستنتاج بالفعل من قوانين تستوفيها عناصر فيزيائيسة عيانيسة للأنظمة الديناميكية الحرارية، ولكن لا توجد أمثلة كثيرة مثل هذا المثال، ولا توجد حتى داخل الفيزياء. (انظر 1973 Bunge) والنجاح المحدود للبرنامج الردى متأصل في ملمحين للعالم الواقعي، أحدهما هو أن الانبثاق وبنية المستوى المصاحب الواقع منتشران (Bunge 2003a). والملمح الثاني الذي يحد من عملية الرد هو أن الكليات، رغم أنها تنبثق من مكوناتها، حالما تكون في الموضع الصحيح، فإنها تقيد مكوناتها (تسذكر الشكل ٥-١). على سبيل المثال، قوى الوصل القوية بين جزيئـات جـسم الماء، الواضحة في الشكل ٥-٥، تفسر نقطة الغليان الأعلمي نمسبيا لهمذا السائل: وخاصبية المستوى الفيزيائي يتم تفسيرها هنا في حدود كيميائية. خذ مثلا ثانيا، منذ نصف قرن مضي اكتشف رونالد ميلزاك أن الكـــلاب النـــي نشأت في عزلة افتقرت إلى الحساسية للمثيرات التي تسبب الألم في الكلاب العادية: فالألم سيكون مكتسبا على نطاق واسع (شأنه في ذلك شــــأن الحـــب والخجل). أو خذ الحالة المألوفة لشخص يكون طاغية في المنزل وعبدا فـــي العمل، تجد أن شخصيته تتغير بتغير بيئته. ومرة أخرى، القيود والظـروف الاقتصادية العيانية تفسر بعض ما تفعله شركة تجارية (شميء اقتمصادي مجهري). وبإيجاز، على حين تكون معرفتنا بالأشياء في بعض الحالات في المستوى من قابلة للاشتقاق من أجزاء من المعرفة تتعلق بالمستوى من-٠٠ نجد أن العكس في حالات أخرى هو الحقيقة الواقعة. وخلاصة القول أن المستويات الإبستمولوجية ليست متماثلة في الشكل مع مـستويات الوجـود، الأمر الذي يكفى لهدم نظرية التأمل في المعرفة (Bunge 1959b).

على أن الاختلافات التي لوحظت بين الأعلى والأدنى يجب ألا تقودنا للى الدعوى الكلية والمثالية القائلة إن الأعلى لا يدين بشىء للأدنى. ومع ذلك يتمسك المثاليون جميعا بأن الروح أو العقل (الوريث العلماني لمصطلح "النفس" عند اللاهوتيين) متحرر من القيود المادية، والقيود الأحيائية والاقتصادية على وجه الخصوص. وزعم كانط والكانطيون الجدد وأصعاب الهرمنيوطيقا، والحدسيون، والفينومينولوجيون، والوجوديون أن السدعون الأنطولوجية لديهم، القائلة إن ما هو روحي طريقة أمسمى مما هو عدادى، تستلزم المبدأ المنهجي الذى مؤداه أن دراسة الروح وعملها نتطاب منهجا خاصا بها، مثل الحدس intuition أو التأويال التأثيين الأنطولوجين الذى لا يدين بشيء للمنهج العلمي. وخلاصة القول أن التثانيين الأنطولوجين من كل الأنواع يتحدون مع الثانية المنهجية.

ومن النظرة الأولى، نجد أن مذهب المستويات يقدم لذا عوذا وتأبيدا للطرف الثنائي ما دام بيبو أيضا أنه يحيد عن الواحدية، أو مبدأ الاتصال المدعوم من كل الطبيعيين ومعظم الماديين. ويبدو أن مذهب المستويات يتعارض أيسضا مع الواقعية العلمية، والتي هي علمية لأنها تثبت الصحة الكلية للمنهج العلمي. ولكن المظاهر هنا يمكن أن تخدع كما تخدع في أمساكن أخرى. وبالفعال، مذهب المستويات منسجم مع واحدية الجسوهر substance monism، رغم أنسه لسيس منسجما مع واحدية الخاصية المتكر معانى هذه المصطلحان. واحدية الجوهر بتعديية الخاصية. ودعنا نتذكر معانى هذه المصطلحات.

هكذا يتفق الماديون الانبثاقيون مع سبينوزا (القائسل بجوهر واحد، وخصائص كثيرة لا منتاهية)، على حين يختلفون مسع ديكارت (القائسل بجوهرين، ولكل منهما خاصية واحدة ـ الامنداد في حالة المادة، والتفكير في حالة العقل). وفيما يتعلق بالمنهج، يؤيد مذهب المستويات فقط الرأي واسبع النطاق في الجماعة العلمية القائل على حين يكون المنهج العام هو المسنهج نفسه عبر كل مجالات البحث الجادة، يتطلب كل مستوى فئته المميرة من طرائق البحث. وهذا هو السبب في أن تأمل الذات عند الصوفي، والمسنهج الجدلي عند هيجل، والفهم المتعاطف عند دلتاى، والحدس الشامل والمفاجئ عند برجسون، وحدس الماهيات عند هوسرل، لم تقدم أبدا أى حقائق جديدة. وهذه البدائل للمنهج العلمى عقيمة لأنها دوجماطيقية ونتظر إلى السداخل، ولأنها ترفض العلم وتقبل الأحاسيس الباطنية من دون مراجعتها. وه

## ملاحظات ختامية

إن الواقع منفصل إلى طبقات بدلا من أن يكون مسطحا، لأن الأشياء تميل إلى الاجتماع فى أنظمة، وكل نظام له خصائص (منبثقة) تفتقر إليها عناصره. وبالتالى فالمادية لا بد من أن تكون منسجمة مع العلم، ويجب أن تكون فى آن واحد نسقية (بدلا من أن تكون فردية) وانبثاقية (بدلا من أن تكون فيزيائية). وإذا أخذت هذه النصيحة مأخذ الجد، فسوف يعتبر المذهب الطبيعي ناقصا. ومع ذلك، المذهب الطبيعى هو الرؤية المهمة للعالم الجديرة بأن نفرد لها فصلا هو الفصل التالى. الفصل السادس

المسذهسب الطبيعسي

يجوز تقسيم الأشياء إلى طبيعية وغير طبيعية. والأشياء الطبيعية بدورها ربما توجد إما في الطبيعة أو في المجتمع؛ والأشياء غير الطبيعية ربما تكون اصطناعية مثل الكتب أو خارقة للطبيعة مثل الآلهة. المذهب الطبيعي هو وجهة النظر الفلسفية، التي قدمها أولا طاليس المالطي، القائلة إن الكون والطبيعة شيء واحد إلى درجة أنه لا يوجد شيء خارق للطبيعة ولا يُوجد شيء اجتماعي على نحو يتعذر رده. على سبيل المثال، كان الرأى عند أرسطو (Aristotle 1941:1253) "من الواضح أن الدولة إبداع للطبيعة، وأن الإنسان حيوان اجتماعي بطبعه".

ويجوز أن نميز نوعين من المذهب الطبيعى: الساذج والمعدل. يتمسك أصحاب المذهب الطبيعي الساذج بأن كل شيء مرغوب فيه "يأتي بصورة طبيعية"، أعنى يكون جزءا من الطبيعة البشرية، وفطريا، أو مغروسا في المخ. وعلى هذا النحو، ستكون الأنانية والعدوانية \_ أو الاستقامة أيضا - "فى جينانتا"، وستكون العقلانية والعلم مجرد امتدادات للحس المشترك. وبالإضافة إلى ذلك، سيكون كل شيء طبيعي أسمى من أي شيء صناعي - ومن شم تفضيل العلاج الطبيعي (الشعوذة) والاشمئز از من الكائنات البشرية المعدلة وراثيًا. والشعارات الرومانسية "العودة إلى الطبيعة!" و"العاطفة تفوق العقل" هي أمثلة للمذهب الطبيعي الساذج. وكذلك تكون الحياتية مناعي، البريد من أي أن المن العربية العودة إلى الطبيعة!" والمعاطفة تفوق العقل" ورغم أن المذهب الطبيعي الساذج ربما "يأتي بصورة طبيعية، فإنهما كاذبة وتهدم ذاتها. وهي كاذبة لأن الاصطناعية تعرف بحيث تكون بــشرية بصورة متميزة تماما مثل تعدد الاستعمالات. وحتى تجمعات الصبيد البدانيـــة للغاية تصنع أدوات من أنواع معينة أو تستعملها، وتبتكر مواصفات اجتماعية، وتنظم ذواتها في أنظمة اجتماعية وتكون جميعا غير طبيعية تماما ما دامت لا تكون مبنية، ويتم إصلاحها أو تفكيكها في آخر الأمر. والمذهب الطبيعي الساذج يبطل ذاته أيضا لأنه ربما يستخدم لتسويغ قسانون الغساب، والدين، وتركيبات اجتماعية أخرى: تذكر الزعم بأن العبودية، أو الرأسمالية أيضا، هي النظام الاجتماعي الطبيعي.

أما المذهب الطبيعي المعدل فشيء آخر، إنه مذكر فحسب، بالنسبة لكل تعقيداتنا، أن البشر حيوانات، وبالتالي لا بد من العناية بحاجاتهم الأحيائية، وتثبيت العلوم البشرية المنوعة على الأحياء. ويطالـب أصــحاب المــذهب الطبيعي المعدل، على وجه الخصوص، بــأن يكـون العلــم الاجتمــاعي، والأخلاق، والإبستمولوجيا متطبعة naturalized. ويأتي المـــذهب الطبيعـــي المعدل بدوره في ثلاث صور أساسية: إنساني humanistic (كما هو الحال مع المذهب الطبيعي عند سبينوزا)، وحيوى vitalist (كما هـو الحـال مـع المذهب الطبيعي عند نيتشه) وبراجماتي pragmatist (كما هو الحــــال مــــع المذهب الطبيعي عند بيرسُ وجيمس وديوي وهوجو دينجلر). ودعنـــا نلـــقِ نظرة خاطفة على هذه الصور.

كان سبينوزا طبيعيا إنسانيا لأنه تمسك في وقت واحد بتطـــابق الواقـــع والطبيعة، وبالتطابق الإضافي للطبيعة والإله، وإن كان في خدمة الكائنسات البشرية المماثلة لنا. وأعاد كانط التعبير عن الفكرة الأخيرة بوصفها معيسارًا

مؤداه أنه يجب النظر إلى كل الأشخاص ومعاملتهم بوصفهم غايات بدلا من التعامل معهم بوصفهم وسائل. وهذا المبدأ الذى إذا أخذ مأخذ الجد فسسوف يعتبر إقرارا بنزعة المساواة بين البشر.

والمذهب الحيوي vitalism هو القائل إن أفكارنا وأفعالنا لا بد مسن أن تخدم بقاء الفرد، على حين تتخذ البر اجماتية نقطة انطلاقها من الفعل. ورغم الاختلاف بين المذهب الحيوي والبر اجماتية، فإنهما يقتربان إلى حد ما أحدهما من الآخر. وعلى هذا النحو قرر جوته، الشاعر الرومانسي العظيم والطبيعي الهاوي، في رائعته فاوست أن "الشجرة الخضراء في الحياة" أسمى من النظرية الكئيبة، وأنه "في البدء كان الفعل" وليس الكلمة.

على أن الصور الحيوية والبراجماتية من المذهب الطبيعي تختلف اختلافا تاما عن المذهب الطبيعي عند سبينوزا، ذلك بأنه تتددى بمركزية الإنسان وبالأحرى مركزية الذات (مركزية الأنا). وعلى حين يكتب سبينوزا دائما بصيغة الغائب، نجد أن أصحاب المذهب الحيوي والبراجماتيين يهتمون اهتماما أساسيا بما هو ملائم لهم للاعتقاد والفعل. ومن ناحية أخرى يختلف البراجماتيون عن أصحاب المذهب الحيوي اختلافا بعيدا.

وعلى حين يرفض أصحاب المذهب الحيوي العقل والعلم رفضا تاما، نجد أن البراجماتيين لا يستعملون البحث النزيه، ذلك بأنهم يرغبون في الإفادة الكاملة من العلم والتكنولوجيا من أجل تحسين الوضع الإنساني. وهذا يفسر العلاقة المعروفة جيدا بين المذهب الحيوي والفاشية (من خلل مذهب السلالة والأرض)؛ ولكنه يفسر أيضا علاقة البراجماتية والديموقر اطية. والمشكلة الكبرى التي تواجه البراجماتية هي أنها بتمسكها بأن البحث النزيه ضياع للوقت، تستخف بالعلوم الإنسانية وتهمل أو حتى تنبذ البحث الأساسى النزيه، الذي لا يغنى حياتنا فقط، وإنما يمثل المصدر النهائي للتكنولوجيا. والمثال الحالي للبراجماتية هو سياسة العلم المعارضة للاعتماد المسالي المخصص للبحث الأساسي. والمثال المرتبط هو الرأي القائل إن البحس برمته يسترشد بدوافع نفعية، ولذلك يجب على المرء أن يستكلم عن "علم تكنولوجي" بدلا من الكلام عن العلم والتكنولوجيا بوصفهما متميرزين من خلل محاولات منضغرة. ومن ثم فإن ممارسة علم الكون وعلم الأحياء التطوري، والتاريخ، والفلسفة سوف تكون ضياعا للوقت. ومع ذلك دعنا نعز إلى المذهب الطبيعي بصفة عامة.

يشجع المذهب الطبيعي المعدل الاستكشاف العلمي للطبيعة ولكنه يتجاهل الرياضيات ويحاول فرض البحث الاجتماعي على الصندوق الطبيعي \_ يوقع على علم الأحياء الاجتماعي البشرى وذريته، علم النفس التطوري. وعجلت إلى ملاحظة أن المذهب الطبيعي محدود ليس لأنه يستبعد ما هو ثقافي، الذى لا يستبعده، وإنما لأنه ينكر خصوصيته وتعذر رده. وبعبارة موجزة، يشجع المذهب الطبيعي البحث ولكن إلى نقطة فقط.

على أن المذهب الطبيعي يعوق البحث عندما يندمج مع الشكية الجذرية والمذهب الطبيعى الترنسندنتالى أو مذهب السر، ووفقا لرأى مـذهب الـسر والمذهب الطبيعى الترنسندنتالى أو مذهب السر، ووفقا لرأى مـذهب الـسر "الواقع ذاته طبيعي تماما في كل مكان" ولكن "هندستنا المعماريــة تحجـب معرفة الطبيعة الحقيقية للعالم الموضوعية" (2 ,McGin 1993) . كيف يمكن لكائنات تقوم في وجهها اعتراضات إيستمولوجية أن تعرف أن الكون "طبيعى تماما" وغير قابل للمعرفة بصورة أساسية على حد سواء؟ سر، وكيف يمكن أن يدرك العلماء متى يصلون إلى نهاية الطريق؟ سر، آخـر، وبالتـالي مـا يعتبر، العلماء مكافأة جريئة وعظيمة للاستكشافات يتبين في نهاية الأمر أنه روية علمانية لقداس مسيحي. وسواء كان المذهب الطبيعي فجا أم مهذبا، نسراه يعسارض المسذهب الروحي في كل مظاهره، من الدين إلى الفلسسفة المثاليسة إلسى الدراسسات الاجتماعية التي تستخف بالأساس المادي هكذا للوجود البشرى أو حتى تغفل عنه. والنظرية الاقتصادية المعيارية هي حالة في صميم الموضوع، لأنهسا تسلم، مثلما فعل آدم سميث في كتابه الأساسي عام ١٧٧٦، بأن العمل وحده هو مصدر القيمة، والثروة على وجه الخصوص. وبخلع الطبيعة عن عرشها مكذا، تتغاضى هذه النظرية على الممارسات الصناعية التي قضت على كل المصادر الطبيعية على مدار القرين الماضيين. والقسمة النتائيسة الطبيعة/الثقافة والانقسام المناظر العلم بين الطبيعي والاجتماعي، لا يسزالان

ومن ثم فإن خريطة هذا الفصل هي مراجعة سريعة للمذهب الروحي تتبعها نظرة خاطفة على عمليات فهم المذهب الطبيعي، وينتهى الفصل باقتراح أن المادية العلمية تتضمن كل ما له قيمة في المذهب الطبيعي بينما تتجاوز نقائصه.

## ١-٦ المذهب الروحي

إن رؤى العالم التقليدية روحية، وذلك لأنها دارت حول كائنات خيالية: حاولت فهم الوقائع في حدود خيالات، وفهم الأدنى على نحو مظنون في حدود الأعلى على نحو مزعوم. تذكر الأمثلة البارزة التالية: زعم أفلاطون أن الأشياء العينية إن هي إلا أفكار (أو صور forms أو كليات). واعتقد يوحنا الإنجيلي أنه "في البدء كانت الكلمة، وكانت الكلمة مع الله، وكانت الكلمة هي الله" (John:1). وتمسك أرسطو بأن الإله هو المحرك الأول أو العلة الأولى لكل التغييرات؛ ورأى هيجل أن المغناطيس تجسيد للحجة. وتوصف كل مدرسة فلسفية أو دين عن طريق الموقف الذي نتخذه من طبيعة الواقع ومعرفته. وعلى هذا النحو قضى الوضعيون المنطقيون بانسا يجب أن نستعمل دائما "الصيغة الصورية" بدلا من "الصيغة المادية": يجب إن نقول: "الكلمة س تعنى ص" و لا نقول "س هي ص" أو "س تفعل ص". وأكد هيدجر أن "الكلمة هي بيت الوجود" the word is the house of being التسي ترجمها دريدا إلى "لا يوجد شيء خارج النص". وكتب تشارلز تايلور علمي نحو مشهور قائلا إن الحقائق "هي نصوص أو أشبه بالنصوص". وزعمــت كل الأديان تفسير الدنيوي في حدود أخروية. وقــررت فلــسفات التــاريخ المهيمنة أن العقل إما أن تحركه العقول الفردية أو "روح العالم". وهكذا قرر البيان الأول لليونسكو أن "الحروب تتدلع في عقول الناس". وخلاصة القول أنه وفقًا للتفكير السحري، "الأعلى" يفوق "الأدنى" في الزمان وفي القوة معا، وبالتالي في القوة التفسيرية أيضا. فاللاهوت يفسر الميتافيزيقا، والتي بدورها تفسر الفيزياء، وبصورة مماثلة، ستفسر الفلسفة علم النفس، والـــذي بـــدوره سيفسر العلم الاجتماعي.

وعلى العكس، يسلم التفكير العلمي بالوجود الواقعي للعالم الخارجي، فهو واقعى أو موضوعي. وعلوم اجتماع العلم والتكنولوجيا والدين تحاول أن تفسر انبثاق موضوعات ومصايرها في حدود اجتماعية. زد على ذلك أن رؤى العالم المنطلقة من العلم تكون متحررة من النفوس المتحررة من الجسم، وأرواج العالم، وخيالات أخرى: وهي أيضا طبيعية بصورة ضمنية أو مادية بمعنى ما، من دون أن تتكر بالضرورة ما هو عقلي وقوته. لا يد فض الماسين الداري

لا برفض الطبيعيون ولا الماديون الروحية، مع أنهم يعيدون تعريفهـ. وبالفعل، على حين تكون الروحية في الثقافات التقليدية متطابقة مع التسدين، نعة أن الزوجة في المتكفات الحنيام تتمز في تتسعيع العنوم الأساسية والعنوم الإنسانية، والفنون وتقنيز ها حق عكز ها، وهذا يتسعسن تعسم المنز هنسات، وقراءة الفسفة والتاريخ أو الشعر، والإعجاب ينوز أونزا نوتزمام أو سنمي، وإن يلقى بينتهوفن في روعك الذهشة.

٢-٢ المذهب الطبيعي

لعذهب للطبيعي هو رؤية العالم التي نزى أن كل للموجودات طبيعية ولا توجد كانتك روحية أو خارقة للطبيعة. ويعرف للمذهب بطريقة سنبية يلقول: لا يوجد شيء خارج الطبيعة. (انظر مثلا بالالالا العلمان للماندلالا العلمان المالية العامية الموجودات طبيعة. الماندلالا العلمان المالية العلمان المالان المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الم

ويسمى كثير من العاديين أنقسهم اطبر عين ، وينقدى بعضهم أن يصبوا كلاب صيد جشعة بعد منافع مادية . ويروغ بعضهم الأخر من الاتهام بكونهم أماديين أشداء ، أو الأسوأ ارحماء على الماركسية . وهكذا يكون المسذهب الطبيعي في غلب الأمر مادية جبادة فقط ، مناما يكون كثير من اللافريسين ملحين خجولين . ولكن غالبا ما يكون المذهب الطبيعي صورة من نزعة إن مي إلا أو الردية الجذرية . وتركز هذه الوجهة من النظر على العاصسر النهائية للأنياء ، مع تجاهل بنيتها وطريقة عملها أو اليتها؛ أو عندما نقتسر ح أليات ، تراها نتكر أنها قانونية \_ وهى وجهة نظر تغرى بالمعتار .

والعذهب الطبيعي واضح على وجه الخصوص فسي حسالات النزعسة الفيزيانية physicalism، والجينية geneticism ـ التي وفقًا لها يكون الجينوم قضاء وقدرا ـ وعلم الأحياء الاجتماعي الذي يتمنك بأن كل شيء اجتماعي يكون أحيائيا فـي جـوهره. والمـذهب الطبيعـي واضـح أيـضا لـد، الفيزيوقر اطبين، علماء الاقتصاد الذين يتمسكون بأن الثروة برمتها تأتى من الأرض (بدلا من العمل أو التجارة)، وأن هناك نظاما اجتماعيا طبيعيا يتعين على الحكومات أن تحترمه بدلا من أن تتاصبه العداء. والشيء القابل للجدل والمناقشة هو ما إذا كانت مدرسة القانون الطبيعي مشالا آخر للمذهب الطبيعي، لأنها لم تحظ فةط بالاقتراخ والتدعيم من قبل الرواقيين القدماء، الذين كانوا طبيعيين جذريين، وإنما حظيت بذلك أيضا من اللاهوتيين مثل توما الأكويني. وانتقد جيرمي بنتام القانون الطبيعي ولكنه حاول تفسير كـل مسالك البشر في حدود السرور والألم.

وأنت تجد مصطلحات "طبيعي" و"مذهب طبيعي" و "يأتي بصورة طبيعية" في كل المجالات، ولكنيها مصطلحات غامضة إلى درجة أن استعمالها يكون سببا في حالات من الالتباس. على سبيل المثال، فوبيا الجديــد، كراهيــة أي شيء غير مألوف، تأتى بصورة طبيعية لأن معظم الأمور الجديدة، لم نصممها ولم توضع من أجلنا، تكون على الأرجح مؤذية لنا، أو تتطلب جهدا إضافيا أو حتى تضحية. وبإيجاز، تبدو نزعة المحافظة "طبيعية". ولكننا أيضا محبون للاستطلاع بصورة طبيعية وتواقون لتحسين وضعنا، وعندما لا يكون مرضيا خاصة، مثلما هو الحال بصورة عادية (بصورة طبيعيــة) بالنــمىبة للغالبية العظمى من الناس. وبالتالي، فالولع بالجديد، وحسب الاستطلاع، وإعادة التشكيل المصاحبة تبدو "طبيعية" تماما مثل فوبيـــا الجديـــد ونزعـــة المحافظة التي تحث عليها. والسؤال "الطبيعي" (الواضح) هو مسا إذا كسان النوازن "الطبيعي" (المعقول) بين الموقفين المتعارِضين قابلا للنمو ومرغوبا فيه. جرب هذه النصيحة: احتفظ بكل ما هو جيد (موضسوعيا، وطبيعيسا)،

(نافع لكثير من الناس)، وغير كل ما لا يكون كذلك. ومهما يكن من أمــر، فإن "طبيعي" natural هى أداة بيانية غامضة وفعالـــة تمامـــا مثــل "مفيــد" و"جميل"، ومن ثم يجب معالجتها بحذر.

إذا نظرت إلى المذهب الطبيعي، تجد أنه يمثل مذاهب مختلفة بعض الشيء مع أنها مرتبطة وذلك في فلسعفة الدين، ونظرية القيمة، والأخلق، والأنطولوجيا، والإبستمولوجيا، وفلسفة العلوم الاجتماعية. ودعنا نتنكر بإيجاز هذه المعاني المختلفة، من أجل أن نوضح بعض الخلافات الفلسفية الحالية.

وفيما يتعلق بالدين، يستلزم المذهب الطبيعي عادة رفضا للخارق للطبيعة. ويجوز النظر إلى الرواقيين الإغريق القدماء، وسبينوزا، وأينشتين على أنهم من الطبيعيين المتدينين لأنهم طابقوا الإله بالطبيعة. ولكن المتدينين، سواء كانوا يهودا أم من الكاثوليك أم من أتباع لوثر، أم من أتباع كالفن \_ لم تخدعهم أبدا هذه الوسيلة، ذلك بأنهم قد وجدوا فيها ريح مــذهب الإلحاد المثير للاشمئز از . وكان شكهم مسوغا، لأنه إذا كان كل موجود طبيعيا، فلا شيء يكون خارقًا للطبيعة. ومعنى هذا في رأى الطبيعي أنــــه لا يوجد إله بالقبول المشترك للكلمة والتي هي كلمة لكائن موصوف بـصفات خارقة للطبيعة مثل اللامادية والقدرة على كل شيء والعلم بكل شيء. ومــن ثم فإن معادلة سبينوزا الإله = الطبيعة متناقضة ذاتيا، ولا بد من النظر إليها بوصفها حيلة. ورغم كل شيء كان شعار سبينوزا Caute وتعنى "كن حذرا". وبالتالي فالوصف الدارج لسبينوزا بوصفه قائلا بوحدة الوجود غير صحيح، إذ إنه كان ملحدا يكتم إلحاده لأنه كان طبيعيا. وقل مثل ذلك عــن أينــشتين الذي صرح ذات مرة بأن دينه هو دين سبينوزا، أعنى لا دين له.

وفى مرات أخرى، يمثل المذهب الطبيعي محاولة استنتاج الاعتقادات الدينية من العقل الخالص بدلا من الوحى (الدين الطبيعي)، وفى حالات أخرى مع ذلك يصف البحث عن الآثار التي تركها الإله فيما يظن عندما خلق العالم أو تفسير هذه الآثار (اللاهوت الطبيعي). ومذهب "التصميم الذكي الذى يفضله معظم الجمهوريين الأمريكيين المعاصرين، هو المحاولة الأخيرة في هذا الاتجاه. ومع ذلك دعنا نقصر مناقشتنا في هذا الجزء على المذهب الطبيعي الفلسفي.

يجب أن نميز مجموعة من العناصر أو الفروع في المـــذهب الطبيعـــي الفلسفي (انظر مـــثلا Koppelberg 1999; Mahner 2007a). دعنـــا نخطــط ونحلل بإيجاز الأنواع التالية، ولنبدأ بالأصل.

في المذهب الطبيعي الميتافيزيقي، نجد أن الكون والطبيعة متطابقان إلى درجة أن ما هو خارق للطبيعة هو مجرد خيال. وتسأتى هدذه الأنطولوجيا بدرجتين من الشدة: جذرية ومعتدلة. ينكر المذهب الطبيعي الجذري وجود ما هو عقلي وروحي، وينكر بالأحرى وجود الوعى وحرية الإرادة، و هدذا هو السبب في أنه غالبا ما يسمى "استبعاديا". على سبيل المثال، زعم عالم الأعصاب البارز رودلفو لليناس (128, 2001, 128) أن النفس بنية "لا توجد إلا بوصفها كائنا محسوبا" أعنى "متجها ذاتيا معقدا". ولكنه لم يكشف عن المؤثر أو القالب المناظر بوصفه نتيجة كان تقريره عنها محيرا. وعلى عن المؤثر أو القالب المناظر بوصفه نتيجة كان تقريره عنها محيرا. وعلى كل حال يضيق القارئ على الأرجح من الزعم بأنه مجرد موضوع رياضي، ومن حيث هو كذلك، يكون عاجزا عن فعل أي شيء بإرادته الحرة. ونظر كثير من الطبيعيين الاستبعاديين إلى المخ بوصفه كمبيسونر فسي الأساس، وباعتباره، من حيث هو كذلك، مجردا من حب الاستطلاع النزيه، والمعرفة الذاتية (الوعى)، وروح المبسادرة، وحريسة الإرادة (مشال ذلسك وبالتالي لسم (Churchland and Seinowski 1993; Paul Churchland 1984). وبالتالي لسم يفسروا الإبداع، وهو القدرة على إدراك أفكار جديدة بصورة جذرية. وعلى العكس يعترف الطبيعيون المعتدلون بالعقول المبدعــة، واعتــرف بعــضهم بحرية الإرادة أيضا، وخاصبة دونالد هب (1980) أبَّا علم الأعصاب الإدراكي المعاصر. ولكن الطبيعيين من النوعين معا، على خلف الماديين العلميــين، يميلون إلى الاستخفاف بأثر السياق الاجتماعي، وبالتالي يتجاهلون علم النفس النطوري والاجتماعي، الذي يفسر الاختلاف\_ات بــين القــدرات الإدراكيــة للمحدثين والبدائيين (Mithen 1996) والمثقفين وغير المثقفين (Vygotsky) (1978 بالإضافة إلى الاختلافات بين التوائم المتطابقة التبي تنبشأ نبشأة منفصلة.

وبصورة عارضة، بدأ فرض حرية الإرادة بوصفه خيالا لاهوتيا كان وسيلة ملائمة لاعتبار البشر مسؤولين عما يجوز اعتباره معاندة الإله. (وهذه هي الطريقة التي استعمل بها أو غسطين حرية الإرادة لمقاومة المانوية). ولكن العقوبة المسوغة أخلاقيا تفترض مسبقا الوعى الذاتي، والقدرة على معرفة الصواب من الخطأ، وحرية الإرادة. وهذا هو السبب في أنه في الأمم المتقدمة نجد أن الحيوانات غير البشرية، والأطفال، والمعاقين عقليا، وفى السنوات الحالية ضحايا البحوث التي تجرى على الفص الجبهي من المخ الطبيعيون الاستبعاديون هذه المشكلة. ولذلك لا يعرف المرء ما إذا كانوا قد تمسكوا بأنه لا يجب أن يكون الإنسان مسئو لا عن جرائمه، أم تمسكوا بأنه لا يمكن أن توجد ظروف مخففة، وفي الحالتين معا الــسبب هــو أن الــوعي وحرية الإرادة أمران وهميان.

ويأتى المذهب الطبيعي المنطقي في صورتين: قوية وضميعيفة. أمسا الصورة القوية فتقول إن المنطق أنطولوجيا عامة: إذ إنه يتضمن القوانين العامة جدا لكل الأشياء، الواقعية والخيالية، وهذا هو السبب فــي أن عــالم الرياضيات فرديناند جونزيت (1937) سمى المنطق "فيزياء الشيء التعسفي". وهذا الرأى، الذي ألمح إليه أرسطو أولا، خاطئ، لأن قوانين العلم محمدة المادة، على حين أن المنطق محايد الموضوع (Nagel 1956) . والصواب أن المنطق "يشير" إلى أى شيء حتى وإن كان لا يصف شيئًا خــارج المنطــق بصفة خاصة (انظر Bunge 1974a). وبالفعل فإن المحمو لات فــي المنطــق الحملي، تماما مثل الفئات في نظرية القيمة، والدوال فــي التحليــل الـدالي، تعسفية، وهذا هو السبب في أن المنطق يشير إلى أي شيء \_ والذى بــدوره يجعله قابلا للنقل على نحو بارز عبر مجــالات البحــث. ولكــن المنطــق الصوري لا يتضمن مفهوم التغير الذي يعرف مفهوم المادة (تذكر الفـصل الرابع). ومن المفترض أن هذا هو السبب فـــي أن هيجــل ([1812] 1926) اعتقد أن المنطق الصوري ذاتي، على حين دار منطقه الخاص (الميتافيزيقا) حول فكرة الصيرورة becoming.

وتتمسك الصورة الضعيفة من المذهب الطبيعي المنطقي، مسع جمورج بول، بأن قوانين المنطق هي قوانين الفكر وتكون من حيث هي كذلك قوانين منطقية سيكولوجية (أو علمية عصبية). وكان ديوى أكثر من طبيعي منطقي: إذ إن المنطق في رأيه ناتج أحيائي وذروة التطور . وهذا الرأى خاطئ، كما تظهره حقيقة أن معظم التفكير الطبيعى (العفوي والتلقائي) غير صحيح منطقيا (انظر مثلا 1977 Laird and Wason اعلى . وها همى بعض المغالطات الشائعة للغاية: (أ) خلط "بعض" مع "كل" أو "أداة التتكير" مع "أداة التعريف"، (ب) مطابقة الضرورة بالضرورة والكفاية أو مطابقة "ب < أ ب "أ <> ب"؛ (ج) استنتاج أ من "إذا كانت أ إذن ب" و"ب". وقوانين المنطق مي قواعد بالفعل، وموضوعات من حيث هي كذلك. زد على ذلك أنه لا يوجد منطق وحيد: إذ بالإضافة إلى المنطق المعياري أو الكلاسيكي، هناك مور كثيرة من المنطق غير الكلاسيكي (انظر مثلا 1996).

والشيء نفسه تقريبا صحيح بالنسبة لقوانين الرياضيات البحتة: إنها ليست طبيعية أو حدسية؛ وإذا كانت كذلك، فلن تبدو ملغزة للغالبية العظمى من الناس. وقليل من الأمثلة سوف يؤيد هذا. أو لا، من الطبيعى التفكير فى أنه يوجد بمقدار النصف أعداد شفعية كثيرة مثل الأعداد الصحيحة. ولكنه خاطئ، كما أثبت جاليليو منذ أربعة قرون. ثانيا، معظم الأشخاص، عندما يطلب منهم رسم مثلث اعتباطى، سوف يختارون مثلثا حاد الزاوية، حتى ولا وجدت مثلثات منفرجة الزاوية أكبر ثلاث مرات من مثلثات حادة الزاوية. ثالثا، معظم الناس ينكرون المساواة 1 = 00 مع أنها مجرد حالة خاصة للتطابق ".x1 المناقر النظر 2006 مع أنها مجرد حالة طبيعية بالنسبة لمعظمنا (انظر 2006 التعليق)،

ويفسر التعارض بين الرياضيات والحــدس الــسبب فــى أن المنطـق والرياضيات انبثقا منذ أقل من ثلاثة آلاف عام مضت: لقد تم اختراعهما مثل البرونز، والمال، والكتابة، والدولة. وباختصار، المذهب الطبيعى المنطقى يتعذر الدفاع عنه. وعلى العكس، يجد الماديون شيئا ما يقال عـن المنطـق والرياضيات: أعنى أنهما إبداعان بشريان مثل المحاريث والقصائد، بدلا من أن يسكنا فى عالمنا أو عالم المثل عند أفلاطون.

واقترح كواين ذات مرة ما سـماها الواقعيـة الرياضـية المخرى. ويبـدو هـذا realism والتى تبناها بنتام فى مرحلة من مراحل تطوره الفكرى. ويبـدو هـذا المذهب مثل المذهب الطبيعى الرياضى، وهو بالفعل نـوع مـن الأفلاطونيـة توجد بها الذرات والنجوم. وبالإضافة إلى نلك، يبدو واضحا لأى شخص سلاج توجد بها الذرات والنجوم. وبالإضافة إلى نلك، يبدو واضحا لأى شخص سلاج الى أى حد يكفى للاعتقاد بأن هناك مفهوما واحدا للوجود، أعنى المفهوم الـذى يطبع بطابع الدقة عن طريق السور E "الوجودى" سيئ التسمية، كما هو الحـال من المبدأ الشركي "E س (س إله)". ولكن متلما نميز بين الموضوعات المجردة، المفهومية، لا بد من أن نميز بين الوجود الصورى (أو المفهومي) مـن جهـة، والوجود الواقعى (أو المادى) من جهة أخرى.

وإذا كان هناك مفهوم وجود وحيد، فسوف يوجد منهج وحيد لإنبات وجود أي شيء. ولكن على حين أن الوجود الصورى يجب أن يكون إما مسلما به أو منبتا بطريقة صورية دقيقة، يكون الوجود المادى أو السواقعى معطى. وبالإضافة إلى ذلك، لا بد من أن تسوغه اختبارات تجريبية، عسن طريق إثبات أن الشيء الذى يفترض وجوده في الواقع يمكن أن نلقسى بسه ويمكن أن يرتد. ويكون هذا كذلك لأن الأشسياء الماديسة، علسى خسلاف الموضوعات المجردة تملك طاقة وقدرة على امتصاصبها وإطلاقها: إنها قابلة للتغير. (تذكر الفصل الأول).

ومثل كل الآراء الشاردة، الواقعية الرياضية تخطيطية وضبابية وتعسفية؛ ونلك لأنها ليست مصحوبة بتعريف دقيق لمفهوم الموضوع الفيزيسائى، والواقعية الرياضية ليست حتى قادرة على تمييز الوجود المادى من الوجود المفهومى. والأسوأ من ذلك أن كواين لم يقم أبدا بصياغة أنطولوجيا دقيقة وشاملة تضع مخططا للسمات البارزة للأشياء التي تؤلف عالمه. وهذا هو السبب في أن كل آرائه الفلسفية، مثل آراء فتجنشتين، اكتسبت شعبية عاجلة: لأنها تأتى فى جرعات صغيرة، وتم التعبير عنها بطريقة لافتة للنظر، علاوة على كونها متطرفة، وبالتالى أصيلة رغم كل شيء.

أما الصورة الضعيفة من المذهب الطبيعي المنطقى فها هـى: بعـض الافتراضات طبيعية (مألوفة، وواضحة، ومحتملة) أكثـر مـن افتراضـات أخرى، وبعض مناهج الدليل (وعلى وجه الخصوص مناهج جنتلزن ومناهج بث) طبيعية (بسيطة وحدسية وتعليمية) أكثر من مناهج الدليل الأخرى. ولكن لا يوجد هنا أيضا إجماع على المعنى الحقيقى لكلمة "طبيعـى". وعلـى أى حال، ما دام المنطق الصورى يعود تاريخه لأكثر من ألفى عام فقط، ومـن الصعب تماما تعليمه، فسوف يبدو من غير الطبيعى أن نسميه "طبيعيا".

ويقول المذهب الطبيعى الدلالى إن المعنى والصدق، الواقعين فى مركز علم الدلالة الفلسفى، يجب تفسير هما بطريقة طبيعية. على سبيل المثال، فــى أواخر القرن التاسع عشر سوى فرانز برنتانو (1960) الإشارة reference -عنصر المعنى \_ "بالقصدية" intentionality. والشيء المحقق أنــه زعـم أن خصوصية الظواهر العقلية هو إشارتها إلى شيء آخر غير الظروهر المنكورة وهي حالة واضحة لتوضيح الغامض بما هو أشد غموضا. ودمج سيرل (Searle 2007,6) أيضا القصد (أو القصدية) وهي مقولة سيكولوجية بالإشارة (أو التعليق aboutness) وهي مقولة دلالية. وهذا أشبه شيء بالزعم بأن نظرية واحدة يمكن أن تشمل "العرق" بحالتين أساسيتين من قبول هذا المصطلح: تتافس وجماعة عرقية.

وزعم جون ديوى (1958) أن المعنى ليس موضوعا عقليا وإنما خاصية للسلوك. وتبنى كواين (1968) هذا المشروع السلوكى، فقط ليقفز فجأة إلى الدعوى المثالية الخفية القائلة إنه "من غير المعقول قول ما عسى أن تكون موضوعات [ ما تشير إليه ] النظرية، سوى قول كيف نفسر هذه النظرية أو نعيد تفسيرها في نظرية أخرى" (المرجع المذكور: ٢٠٢). وعلى حين ربما يكون هذا الاقتراح مفيدا في مناقشة رد الأعداد إلى الفئات، أو مناقشة موضوع تأخر ما في أسس الرياضيات، فإنه عقيم تماما لاكتشاف أي شيء حول ما تشير إليه نظرية علمية مثل ميكانيكا الكم. فهذه المهمة ينجز ها تحليل مصادرات النظرية والطريقة التي تستعمل بها النظرية لتفسير وقائع من نوع معين.

على سبيل المثال، ليست هناك حاجة إلى نظرية علمية إضافية لتفسير أن المبكانيكا تتعلق بالأجسام: إذ يكفى ملاحظة أن كل المحمولات المحددة أو التقنية في هذه النظرية، تمثل خصائص الأجسام. وأي "سسبية أنطولوجية [ إشارية ]" ستكون في غير محلها هنا. ولكنني أعترف بأنني لا أعرف كيف تفسر أو نعيد تفسير" الميكانيكا في نظرية أخرى – وعلى كل حال لم يقسدم كواين تلميحات. وبسبب ذكر كواين المتكرر لمبر هنة سكولم، أظن أن ما كان يقصده هو نماذج (أمثلة) لنظريات مجردة مثل نظرية الفئة. ولكن النظريات في العلم الواقعي مختلفة تماما: إذ إن عوالم مقالها وفئات إشاراتها تكون ثابتة من البداية عن طريق مصادراتها مثل "س (ج، ط، ز) تمثل وضع جسيم ج، بالنسبة إلى إطار الإشارة ط في الزمان ز". ولكى يفهم المرء نظرية واقعية يحاول الدخول إليها وليس الخروج منها.

وحاول كواين في عمل متأخر (1973) أن يكسو باللحم عظام موافقت المبكرة لفلسفة اللغة السلوكية عند ديوى، وحاول نفسير الإشارة عن طريق تعلم الأطفال الأجانب التمكن من كلمة "شاهدة على حضور شيء". ولكن تعلم كيفية استعمال الكلمة غير ملائم لاكتشاف الشيء الذى تعنيه الكلمة. على سبيل المثال، لا يتعلم المرء الاقتصاد عن طريق بحث الطريقة التي يكتسب بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو ذلك. وبالإضافة إلى ذلك، فأن بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو ذلك. وبالإضافة إلى ذلك، فأن بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو ذلك. وبالإضافة إلى ذلك، فأن بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو ذلك. وبالإضافة إلى ذلك، فأن بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو ذلك. وبالإضافة إلى ذلك، فأن بها الأطفال مفاهيم جيد وسعر وسوق ونحو أن يساعدنا في اكتشاف، مثلا، ما إذا كانت ميكانيكا الكم تشير إلى الملاحظين بدلا من الأشياء الفيزيائية أم لا. وباختصار، لا يقدم المذهب الطبيعي نظرية في المعنى، أكثر مما يستطيع أن يفسر أصل المدونات القانونية \_ والذى هو السبب فـي أن تعبير "قـانون طبيعي" متناقض في الحدود.

هناك نوعان من القضية الدلالية: مواضعات لغوية مثل "دع ط تدل على إطار إشارة تعسفى"، وافتر اضات دلالية، مثل "الدالة ط تمثل الخاصية خ". ومثل كل المواضعات، المواضعات اللغوية تعسفية، ومن ثم تكون قابلة للاستبدال بحرية. وعلى العكس، الافتر اضات الدلالية قابلة للاختبار ومن ثم نكون عرضة للخطأ والتصحيح النهائي. (وهذا هو السبب في أن أسماءها العادية "تعريف إجرائي" و"قاعدة تناظر" خاطئة: فالتعريف ات اصطلاحية والقواعد فعالة تقريبا). على سبيل المثال، هناك فروض منتافسة فيما يتعلق بالمؤثر الذي يمثل تمثيلا صحيحا سرعة شمي، كمي ميكانيكي Bunge (2003c. ومهما يكن من شيء، سواء كانت اصطلاحية أم افتر اضمية، فإن الاشتر اطات الدلالية لا تنمو على الأشجار: إنها غير طبيعة تماما مشل المدونات القانونية. ومع ذلك دعنا ننتقل الآن من المعنى إلى الصدق، وهمو المركز الدلالي الآخر بالإضافة إلى المعنى.

نظر نيتشه- الطبيعي المشهور من النوع القائل بالمدهب الحيوي والبراجماتي- إلى الصدق بوصفه أداة فقط في الصراع على الحياة، ولم "يدافع" عن مفهوم الصدق ولم يقترح "معايير" للصدق ولم يقدم له شروطا. والأسوأ من ذلك أن نيتشه مجد الأكانيب، وخاصة "الكذب النبيل" عند أفلاطون، بوصفه سلاحا فعالا أكثر من الصدق في الصراع من أجل السيادة. وأكثر من مجرد كونه طبيعيا، كان وحشيا. وهذا هو السبب في أن نيتشه بطل ادى رجعيين لا سبيل إلى حصرهم، من بينهم هتلر، وهيدجر، وليو شتراوس.

ومع ذلك، فالحقيقة القائلة إن المفهوم البراجماتي للصدق كاذب لا يجرد كل محاولات تطبيع الصدق من أهليتها. والشيء المحقق أنه من الممكن قراءة مفهوم الصدق الواقعي، أو الصدق بوصفه تتاظرا، أو كفاية الفكرة والواقعـة الخارجية، في حدود عملية مخ " نتاظر بعض الشيء ما تشير إليه (أو "صانع الصدق") كما يقال بشكل مألوف. وهذا هو بالفعل ما يقترحمه كاتمب هذه السطور (والفصل الخامس عشر من الكتاب الحالي 1983 يقترحمه كاتمب هذه ويتمسك المذهب الطبيعى الإبستمولوجى naturalism المنعم ويتمسك المذهب الطبيعة، ومن حيث هو كذلك يكون موضوعا للبحث بأن الإدراك عملية طبيعية، ومن حيث هو كذلك يكون موضوعا للبحث العلمى: إن عالم المثل Realm of Ideas عند أفلاطون خيالي، وبالتسالي هو فكرة عن المعرفة في ذاتها أعنى من دون ذات عارفة. وتتمسك السصورة القوية من المذهب الطبيعي الإبستمولوجى بأن الإبستمولوجيا فقدت استقلالها، وأن العلم الإدراكي cognitive science قد حل محلها. ولكن ما دام التطوير وان العلم الإدراكي cognitive science قد حل محلها. ولكن ما دام التطوير والتطور البشرى اجتماعيا أحيائيا بدلا من أن يكون منطقيا أحيائيا على نحو محض، فمن المشكوك فيه أن الإبستمولوجيا الطبيعية، والمعروفة أيسضا بوصفها العلم الإدراكي، يمكن أن تحل أي مشكلات مهمة من دون مساعدة الإبستمولوجيا الاجتماعية، والمعروفة أيسضا بوصفها العلم العصبي

وربما يفهم المذهب الطبيعي المنهجي المنهجي المنهجي الصمني وهو مختلفة جدا: ما يجوز أن يسمى المذهب الطبيعي المنهجي الصمني وهو الممارسة المشتركة لتصفية الخارق للطبيعة وغير العادي في تصميم أدوات القياس وتركيبها وعملها. وبعبارة أخرى، هذه الأدوات لا بد من أن تستبعد إمكانية أنها يجوز أن تصطدم بكائنات غير طبيعية مثل الأشباح، والشيطان الماكر عدد ديكارت، أو قدرات غير عادية مزعومة، مثل تحريك الأشياء عن بعد وإن شئت أن تضع ذلك بطريقة أخرى فقُل لا يوجد كائن روحي يستخل نفسه بين الملاحظ والشيء الملاحظ، والسبب هو أنه إذا كانت قرارات الآلية بمكن أن تقدم عنها بيانا بطرق غير فيزيائية، فسوف تخبرنا عن مركبات الشيء -الروح بدلا من أن تخبرنا عن الأشياء "العادية" (الطبيعية أو الاجتماعية). وبالإضافة إلى المذهب الطبيعي المنهجي الضمني، هناك ما يجسوز ان يسمى المذهب الطبيعي المنهجي الضعيف، والقوى والمسرف في القوة. نقول الصورة الضعيفة إن الفلسفة لا بد من أن تستعمل المناهج والاكتشافات في العلوم الطبيعية. والمذهب الطبيعي المنهجي القوى متطابق مع النزعة العلمية scientism أو الدعوى القائلة إن المنهج العلمي قابل للتطبيق في كل محاولات البحث، ومن بينها العلوم الاجتماعية. وهذه الصورة من المذهب الطبيعي، التي تسمى في غالب الأمر "علمية" دافع عنها الوضعيون المنطقيون، وكواين من بين كثير من الفلاسفة الآخرين. وعلى العكس دافع بنتام وديفيدسون ورورتى عما يجوز أن نسميه المذهب الطبيعي غير العلمي، والذى هو أقل بكثير من إيماءة يقوم بها موظف إلى المذهب الطبيعى الميدهي الأنطولوجي (انظر 2004).

وأخيرا، المذهب الطبيعى المنهجى المسرف في القوة هو برنسامج رد العلوم الاجتماعية إلى العلوم الطبيعية. وعلم الأحياء الاجتماعي عند إدوار ويلسون هو النموذج. وهذا المشروع المقدام حكم عليه بالإخفاق من البداية، لأنه أهمل الاختلافات بين الاصطناعي أو الاصطلاحي من جهة، والطبيعي من جهة أخرى. والشيء نفسه صحيح بالنسبة إلى خليفة علم الأحياء الاجتماعي وهو علم النفس التطوري الذي ركز على الجنس. وعلى حين من الصحيح أن التزاوج طبيعي، فإن المعازلة والزواج تركيبات اجتماعية تتغير متوقعا، لأن التعبير الفعلي "المذهب الطبيعي الاجتماعي لا بد من أن يكون أمسرا متوقعا، لأن التعبير الفعلي المذهب الطبيعي الاجتماعي "جمسع لفظت بن

۲-۳ مذهب الظواهر

من المعروف جيدا أن السحالي تحب أن تنعم بالشمس. ولكنها لا تعرف أنها تدين بالحرارة إلى الشمس، وتدين بالدفء الذى تحس به إلى جهاز هما العصبي. وهذا لأن المذات العارفة، علمى حدد تعبير لوفجوى (Lovegoy1955,401) "سوف تملك نسبة قوة الغيرية والتجاوز إلى ما تدركه وبالتالي ليست في حاجة إلى أن تكون محجوبة عن بقية الكون". ويملك الشخص هذه القوة لأن جهازه العصبي، علمى خلف الجهاز العصبي للسحلية، يمكن أن يفكر إلى كونه قادرا على الإدراك. وبعبارة أخرى، على حين تكون رؤية العالم عند السحلية ظاهرية بالضرورة، ومن ثم متمركرة على السحلية، يمكن لشخص أن يكون طبيعيا وموضوعيا.

ويقرر مذهب الظواهر أنه ليس هناك سوى ظواهر، أعنى المظاهر التي تبدو للشخص. ومذهب الظواهر هو أنطولوجيا التجريبية والوضعية المنطقية خاصة. وكان الوضعيون المنطقيون وأعصناء جماعة فيينا على وجه الخصوص، ورثة ماخ، الذى تابع كونت، والذى بدوره كان يدين بشيء كثير الخصوص، ورثة ماخ، الذى تابع كونت، والذى بدوره كان يدين بشيء كثير إلى المثالية الذاتية عند كانط، والتي كان قد ابتكرها باركلى. وفى نقده الأول تمسك كانط (1787) بأن العالم عبارة عن مقدار وافر من الظواهر نمسك كانط (1787) بأن العالم عبارة عن مقدار وافر من الظواهر نائها phenomena (المظاهر) بدلا من أن يكون مجموعة من الأشياء التي توجد في ذاتها noumena؛ وأنه رغم أن كل الأشياء توجد في مكان وزمان، فإن هذه الأشياء تكون بدورها صورا للحدس بدلا من أن تكون سمات للعالم الخارجي، ولذلك الأشياء تكون في العقل؛ وأن "الإله مجرد فكرة". وعلى هذا النحو كان كانط طبيعيا جبانا، وهو موقف لا يمكن أن يقنع الماديين ولا المثاليين. وقل مثل ذلك عن هيوم الذى كان سلفا لكانط، مع أن هيوم، على خلاف كانط، سلم بالوجود المستقل للعالم الخارجي. ولكن هيوم أنكر إمكانية معرفة أي شيء سوى الظواهر (المظاهر) \_ وهذا في الوقت الذى كان الفيزيسائيون والكيميائيون يدرسون فيه وقائع غير ظاهراتية مثل مدارات كوكبية، وغازان لا تدركها الحواس، وتفاعلات كيميائية غير مرئية. ولم يكن هيوم مدركا لهذه الأمور الجديدة: إذ رفضها صراحة لأنها تتعارض مع مذهب الظواهر.

وبعد قرن من الزمان جاء إرنست مـــاخ (1914)، الفيزيـــائي التجريبـــي الأكبر والسيكولوجي المنطقي الفيزيائي، وزخرف مذهب الظواهر عند باركلي وهيوم وكانط، وقرر على نحو غامض الدعوى القائلة إن أحجار بناء الكون هي إحساسات sensations. ومن الواضح أن هذا الزعم طبيعي ولكنــــه غيــر علمي أيضا، لأنه يدور على مركزية الإنسان. والجذر الممكن لهـــذا الـــزعم، بصرف النظر عن أصله التاريخي عند باركلي وهيوم، يــضرب فــي خلــط الإشارة بالدليل (Bunge 1967a). وبالتالي فإن عينة من الدليل التجريبي على الفرض القائل إن هذه القطعة من المادة إشعاعية النشاط، هو سماع طقطقات [ أصوات ] عداد جايجر الموضوع بجوارها. وفي عصري يستطيع المرء أن يشترى بدايم [عشرة سننات] عينة بالغة الصغر من مسادة إشسعاعية النسشاط وبعرضها على شاشة سيرى أنها تومض في الظلام. ولكن بطبيعة الحـــال لا يطابق المرء النشاط الإشعاعي بالإدراك الحسى لهذه الومضات الوجيزة بالغة الصغر: إذ إن هذا هو مجرد دليل على حضور المادة المذكورة.

خلاصة القول أن مذهب الظواهر لا يزال رائجا بعض السشيء لأنسه يرتبط بالحس المشترك. ورغم كل شيء، يتخذ النظرية والتجربسة لكسشف لتقنب عن الشيء في ذاته تحت الشيء بانسبة لذا أو الظاهرة. ومسع نلسك عتما قرر بلمن فأن غرامين (1980) أن الهنف من العلم هو احفظ الظواهر، أحمن كثير من الفلاسفة بهذا بوصفه نسمة هواء نقى طلق، على حين لم يكن يلقع حوى ليستمولوجيا بطنيموس القنيمة منذ ألفى علم. ومسيكون ويلسز مسرورا بأن يعلم أن الفلاسفة يستطيعون إدارة آلته للزمان.

## ۲-۱ التزعة الفيزيانية

لنزعة لفيزيلتية هي لدعوى لقائلة إن كل شيء فيزياني، ولا شيء يفوق ما هو فيزيلتي، ناهيك عن أن يكون خارقا. على سبيل المثل، سوف يزعم الطبيعي المتسق مع مذهبه أن الأعلام ليست شيئا سوى أجازاء مس القماش، وبالتالي لن يفهم لملاً يموت كثير من الناس هكذا دفاعا عان أعلامهم. وتأتى النزعة الفيزيلتية، شأتها في ذلك شأن كل النزعات، فس مورتين على الأقل: صارمة ولينة. تتمسك النزعة الفيزيلتية الصارمة بأنه لا يوجد سوى كائنات وخصائص فيزيلتية، على حاين نقاص النزعة الفيزيلتية اللينة بأن نستعمل لغة الفيزياء معن مورتين على وخصائص فيزياء من الفيزيلتية اللينة بأن نستعمل لغة الفيزياء فصب، وأن ناصف على وجله النوعة الفيزيلتية السارمة مع ما يسمى علاة المذهب الطبيعي النام (أو النزعة الفيزيلتية السارمة مع ما يسمى علاة المذهب الطبيعي النام (أو الدارج)". وعلى العكس، غالبا ما تكون النزعة الفيزيلتية اللينة ذائية في قاع علمي، أعنى مذهب الظواهر.

ومثال النزعة الغيزيانية اللينة هو وجهة النظر التــي التخرحهــا أوتــو نيوراث (1981) وشاركه فيها مرة رودلف كارناب، ويمثلان عمــودين مــن أعمدة جماعة فيينا. وهذه هي الدعوى التجريبية القائلة إن كل العبران العلمية، في المرحلة الأخيرة، تقبل الرد إلى جمل البروتوكول اprotocol sentences والتي بدورها تكون من نوع مثل "أوتو، في مكان س، وزمان ص، أدرك ع". وعندما يجمع المرء كل هذه "العبارات الأساسية" basic من أدرك ع". وعندما يجمع المرء كل هذه "العبارات الأساسية" basic الفيزيائية، التي هي مجرد "تسيج من القوانين التي تعبر عن علاقات زمانية مكانية" (المرجع المذكور 1:414). ومن الواضح أن نيورات عالم الاجتماع المتقف بوصفه عالما رياضيا، لم يدرك أن القوانين الأساسية في الفيزياء، مثل معادلات ماكسويل، لا تتضمن أى إشارة إلى إجراءات الاختبار، وللسبب نفسه فإن الإشارة لم الدليل.

ونزعة الطاقة هي الصورة المنسية الآن من النزعة الفيزيائية والتي وفقا لها نجد أن كل شيء، من الأجسام إلى القيم، يتألف من طاقة. ونظر مبتكر نزعة الطاقة، وهو الفيزيائي الكيميائي البارز ولهلم أوستوالد (373, 1902). إلى المادة بوصفها مظهرا ثانويا يحدث باعتباره وجودا لأنواع معينة من الطاقة. واعتقد أن نزعة الطاقة – نظرا لأن الطاقة لا هي مادة و لا فكرة – هي البديل للمادية والمثالية. وأهدى كتابه إلى ارنست ماخ، الذي لم يستطع أن يتقبله بقبول حسن لأن الطاقة في رأى أوستوالد لها أسبقية على الإحساس.

ولكن بطبيعة الحال لا يوجد شيء من قبيل الطاقــة فــي ذاتهـا: إذ إن الطاقة خاصية لأشياء عينية (مادية)، وبالفعل الطاقة هي أخص ما تمتاز به هذه الأشياء (الفصل الرابع)، ويتضح ذلك من خــلل فحــص أي صــيغة فيزيانية نتضمن مفهوم الطاقة، مثل أكثر الصيغ الفيزيانية شهرة: E(closed system) = constant, and  $E(body of mass m) = mc^2$ . وحيست لا توجسد موامل طاقة، التي هي أشياء مادية، لا توجد طاقة.

وأخيرا، النزعة الفيزيائية القوية والحقيقية هي الدعوى القائلة إن كل الموجودات فيزيائية، وإن لم تكن هكذا بصورة ظاهرية، فعلى الأقل عندما يتم تحليلها إلى عناصرها النهائية. على سبيل المثال، سيكون المخ نظاما فيزيائيا، وسيكون الشعور والتفكير عمليات فيزيائية. وربما تفهم النزعة الفيزيائية بوصفها المذهب الطبيعي الجذري، بمعنى أنها تثبت أن كل شيء في العالم طبيعي، وتتكر أن هناك اختلافات كيفية بين ما هو فيزيائي من جهة، وما هو كيميائي وأحيائي، واجتماعي وسيموطيقي وتكنولوجي من جهة أخرى. والشيء الذى يمكن فهمه أن يكون علماء الفيزيائية هم أكثر أنصار النزعة الغيزيائية حماسة.

ومع ذلك ليس من السهل أن تكون فيلسوفا فيزيائيا متسقا. على سبيل المثال، يفكر بابينو (2003, 353)، المنتحل لقب الفيزيائى، فى الحالة العقلية بوصفها "التمثيل المحسوس لخاصة عقلية". ولكن هذه العبارة أفلاطونية بدلا من أن تكون مادية. أولا، لأنها توحى بأن الخصائص تسبق أمتلتها (حواملها)، على حين ترى المادية أن الخصائص تأتى مع حواملها. ثانيا، لأن العبارة موضع البحث تطابق على نحو ضمني الخصائص التى تملكها كائنات فيزيائية مع عمليات الإسناد والتصور المناظرة.

وسوف يؤكد المادى المدقق تمييز الخاصية \_ الإسناد، ونلك لـ سببين: الأول - أن المفاهيم والقضايا العامة فقط يمكن تمثيلها حـ سيا (نـ ضرب لهـ ا المثل). الثاني نظر الأنه على حين تكون الخصائص الطبيعية سمات لأشـ ياء طبيعية، ومن ثم غير قابلة للانفصال عنها، فإن الإسنادات عناصر في وجهات نظرنا حولها، والنظريات خاصة (تجد المزيد في Bunge 1977a). مثل نلق الأجمام لها كتلة، ولكن هذه الخاصية يتم تصور ها بشكل مختلف في الميكنيك الكلاسيكية والنسبية. ومهما يكن من أمر، يذهب الملاي، شأنه في ذلك مُسأن أي عالم، إلى أن كل حالة هي حالة ممكنة لكانن مادى (انظر الفصل الرابع عشر).

يقال عادة إن الخصائص الظاهراتية، مثل الاحمرار والمرارة، لا يمكن تفسير ها في حدود فيزيائية. على سبيل المثال، يقرر ديفيد شــالمرز (1995) لنه رغم الانفاق واسع النطاق على أن الخبرة نتشأ من أساس فيزيائي، فإنسا لا نملك تفسيرا جيدا للمىبب في أنها تظهر هكذا وكيف تظهر. وهي عبسارة صحيحة، ولكنها لا تفند المذهب الطبيعي، لأن النزعة الفيزيائية هـــى فقــط الصورة المبكرة وغير المصقولة من المذهب الطبيعـــى، ومـــوف يحــاول الطبيعي غير الفيزيائي البرهنة على أن الظواهر لا تحدث إلا فـــي كائنـــات حساسة عندما تتفاعل مع بيئتها. والوقائع الظاهر انتية، أو الخبر ات، هي وقائع للحياة الحيوانية، ومن ثم نتطلب الأحياء بالإضافة إلى الفيزيـــاء والكيميـــاء. وللتمسك بأن حدوث الظواهر يكذب المذهب الطبيعي أو المادية يظهر جهلا بصورة منوعة من المذهب الطبيعي والمادية. والمادي الانبثاقي المعاصدر، على وجه الخصوص، ملزم بمعرفة أن الرؤية والسماع والشم ونحسو ذلك بعالجها علماء الأعصاب ولا يعالجها علماء الفيزياء.

۲-۵ النزعة الأحيانية

دعنا نبحث صورة محددة للغاية من المذهب الطبيعي، أعنسى النزعسة الأحيانية، أو برنامج تفسير الوقائع غير الأحيائية في حدود أحيائية. وتسأتى النزعة الأحيانية في صورتين: قوية أو جذرية، وضعيفة أو معتدلسة. أمسا النزعة الأحيائية القوية فهي وجهة النظر الحياتية القديمة القائلة إن كل شيء في العالم حي ( أو ذو حياة). وهذه الوجهة من النظر شدائعة في الهند القديمة، ويقتسمها بشكل جزئي أفلاطون، الذي تمسك في محاورة طيماوس بأن الأرض حيوان. ومع ذلك فإن هذا الاعتقاد الجزئي الذي اعتقده أفلاطون لا يفسد محاوراته الباقية، والتي كانت عقلانية بكل معنى الكلمة. وعلى العكس، كان أصحاب المذهب الحيوي الذين اتسقوا مع مبادئ مذهبهم، مثل نيتشه وبرجسون، لا عقلانيين، وكانوا حدسيين على وجه الخصوص.

وأما النزعة الأحيائية الضعيفة فتتمسك بأن كل شيء بشرى يمكن فهمه في حدود أحيائية، ومن دون اللجوء إلى المفاهيم النفسية أو الاجتماعية. وتتدرج مجموعة من المذاهب الحديثة تحت النزعة الأحيائية: المذهب الحيوي عند نيتشه، والداروينية الاجتماعية، وإعجباب النبازي بالعرق والموهبة، وعلم الأحياء الاجتماعي البشري، وفرض معبودة الأرض Gaia، وعلم النفس التطوري الحالى. والأنثروبولوجيا الفلسفية عند لودفيج فيورباخ (١٨٤٥)، الذي تأثر بماركس وإنجلز، تتتمي إلى التقليد نفسه. وحكمته المأثورة "الإنسان هو ما يأكله" ألهمت عالم الأحياء والفيل سوف الكات الوني رامون تورو الذي زعم في عام ١٩١٢ أن ما يولد المعرفة لـيس حـب. الاستطلاع كما اعتقد أرسطو، وإنما الجوع، ولذلك فإن اسم "علم التغذيــة"، دراسة الأكل، يلائم مذهبه. وعلم التغذية حي وجيد. وتمسك هيلارد كـابلان وزملاؤه (2000) بأن الملمح المميز لجنسنا هو الميل إلى تدبير موارد طعام كثيف السعرات الحرارية، وصندوق كبير، وشديد المهارة. وهـذا صـحيح بصورة ممكنة شريطة أن يضاف إليه التعاون واقتسام الطعام.

طالب نيتشه في "أصل نشأة الأخلاق" (١٨٨٧)، بالإضافة إلسى بعسن الفقرات المنفصلة المجموعة في "إرادة القوة"، بتطبيع naturalization المعرفة البشرية برمتها، ومعرفة الأخلاق خاصة، وأدرك أن الأخلاق المعيارية نعوق مواهبنا وقدراتنا الطبيعية التي رغب في أن تكون ُحرة. ورفض نيتشه كمل التحديدات "غير الطبيعية" للأنانية، وإرادة القوة على وجه الخصوص: لستكن الغلبة للقوى، والسيادة "لقانون الغاب".

ومن ثم كان ازدراء نيتشه للشفقة والتعاون، وبغضبه للديمقر اطية، ونقابات العمال، والنزعة الاجتماعية، ولا عجب في أن يكون نيتــشه هــو الفيلسوف الشعبي المفضل عند هتلر. وموضع الإعجاب المشترك عند هتار هو هيدجر الأستاذ الرفيق. صحيح أن نيتشه أعجب به أيـضا الفوضـويون والمنشقون الآخرون، ولكنهم أعجبوا به فقط لمهاجمته المعتقدات والمؤسسات الدينية وكتيباته النارية.

وكان نيتشه متطرفا، وسطحيا، وغير متسق، ولاذع النقد إلى حد يكفي للفوز بإعجاب الثوار أنصاف المثقفين، بالإضافة إلـــى أنـــصار الرأســـمالية المتوحشة مثل الفيلسوفة آين راند، الطبيعية والواقعية، والمؤيدة المتحمــسة "للأنانية العقلانية"، وتلميذها اللامع المصرفي الكبير آلان جرينسبان خــضع للاتهام بكونه مسؤولا جزئياً عن الانهيار المالي في عام ٢٠٠٨، واعتـرف بأن هذه الأزمة الاقتصادية أدهشته لأنه كان علمى قناعمة بسأن "الأنانيسة العقلانية" سوف تقود المصرفيين وخبراء المال إلى اتخاذ قسرارات حكيمــة فقط. ومع ذلك دعنا ننتقل إلى شيء آخر . علم الأحياء الاجتماعي البشرى هو برنامج لتفسير كل شيء اجتمساعي في حدود أحيائية، وبالتالي هو "العلم الاجتماعي المحتل" علسي حسد تعبيسر

ألكسندر روزنبرج (1980). وأثر هذا البرنامج عظميم الأثمر فسي العلم الاجتماعي والثقافة الشعبية وله وجود مزدوج في الحالتين معا. وبالفعل، رش علم الأحياء الاجتماعي البشرى جانبا من علم الأحياء علمي العلموم الاجتماعية، وللسبب نفسه، أضعف النزعــة الاجتماعيــة والمثاليــة معــا. وتتضمن النزعة الاجتماعية الدعوى التي دافع عنها كارل مساركس واميل دوركايم، القائلة إن الأمور الكلية الاجتماعية تحدد سلوك مكوناتها (الفعل من أعلى إلى أسفل). وبصورة مناظرة تتمسك النزعة الاجتماعية أيضا بأن العلم الاجتماعي لا يدين بشيء للأحياء وعلم النفس. وتتمسك المدرسة المثالية في الدراسات الاجتماعية التي دافع عنها وليم دلتاي ونشرها هنريتش ريكارت، وقدم لها خدمة غير مخلصة ماكس فيبر ومارسها بيترم سكورين، وألفريــد سوتز، وكليفورد جريتز، وأصحاب المنهجية العرقية من بين آخرين \_ أقول تتمسك هذه المدرسة المثالية بأن العالم الاجتماعي لا بد من أن يركز على الحياة الداخلية أو الروحية للبشر، ولذلك وجدنا أسماء من قبيل علوم الأخلاق والعلوم الروحية أو الثقافية.

وكانت الاستجابة الطبيعية للنزعة الاجتماعية والمثالية معا واضحة وناجحة جزئيا في أنثروبولوجيا شعبية كما أظهرها الكتاب الأكثر مبيعا *الحيوان المستبد* من تأليف ليون تايجر وروبن فوكس (١٩٧١). وأكد هذان الرائدان لعلم الأحياء الاجتماعي البشرى ما لدينا من حيوانية، وجنسانية قوية، وأنانية، وتنافسية وعدوانية. وأعلنا تفوق الذكر، بالإضافة إلى أولوية القوة البهيمية والهيمنة على العمل، والذكاء، والتعاون والتسوية والأخلاق وكان الرأى عندهما أن الصيد والقتال على الإناث وممارسة الجنس لها دائما أهمية أكثر من المخالطة الاجتماعية. والافتقار إلى دليل تجريبى مسن علم الآثار القديمة لم يمنعهما من هذه الخيالات. وغياب مشاهد القتال من رسوم الكهف الواقعية خاصة، والتي غطت ٢٥ ألف عام، لم يخبر هما بشيء عن الطبيعة البشرية. لقد فعلها هوبز ونيتشه أخيرا في أقسام العلم الاجتماعي.

وعلى خلاف الغالبية العظمى من زملائهم الجامعيين، تبنى تايجر وفوكس فردية أنطولوجية ومنهجية: فقد ركزا على الأفراد بدلا من الأنظمة الاجتماعية مثل العائلات والعصابات والقبائل، والمؤسسات التجارية والقوات المسلحة أو الكنائس. وغاب عن اهتمامهما الطريقة التي يكيف بها الناس حياتهم، ويكيفوا البيئة لاحتياجاتهم: إذ صورا البشر على أن فكرة القوة تستبد بهم مسن أجل البيئة لاحتياجاتهم: إذ صورا البشر على أن فكرة القوة تستبد بهم مسن أجل الجنس. وبالتالي وجد تايجر وفوكس ضيقا مع الديموقر اطية، والنسوية، ودولة المنه. أو اللاعنف. وكان الرأي عندهما أن الطبيعية البشرية صارت ثابتـة منذ حوالى مائة ألف عام خلت، وأنهـا قاسـية إلـى درجـة أن التحسينات الاجتماعية محكوم عليها بالإخفاق. واقترحا أن البشر ليسوا في حاجة إلى قادة ميمقر لطيين، ودع عنك العاملين في "صناعة التحسين البشرى"، وإنما فى حاجة إلى قائمين على حيوان لا يعرفون سبيلا إلى الرحمة.

وبعض علماء الوراثة السلوكيين وعلماء الأنثروبولوجيا الجزيئية الذين جاءوا بعد ذلك استعملوا علم الوراثة الشعبى عند ريتشارد داوكنز لمحاولة تطبيع "حالات التفاوت الاجتماعى" على حد تعبير جوناثان ماركس في نقده المدمر. وكان الأقل كبحا من هذه المحاولات الكتاب الأكثر مبيعا للأستاذ ريتشارد هيرنستين والصحفى تشارلز موراى المنحنى الجرسي" ١٩٩٤. وكانت رسالتهما الفجة منسجمة مع إيديولوجيا المحافظين الجدد القاسية في نلك الوقت: ما دام العلم قد أثبت أن المكانة الاجتماعية تعتمد علمى المذكاء والذكاء الفطرى، فلا شيء يمكن فعله لتحسين قدر الفقير.

وأثر علم الأحياء التطوري منذ البدايـــة أعظــم الأثــر فــي النظريــة الاجتماعية وعلم السياسة، وجاء التأثير في اليسار واليمين معا. فقد رأى فيه الماركسيون دليلا غير مباشر على وجهة النظر القائلة إن المؤسسات قابلـــة للتغيير تاريخيا. وفسر المحافظون علم الأحياء التطوري على أنه يثبت عقبدة أن الناس يولدون من العامة أو من طبقة عليا، بالإضافة إلى محاولة تفسير تطور اللغات عن طريق القياس مع التطور الأحيائي، مع تجاهل تام للعوامل الاقتصادية والسياسية. ومع ذلك يبدو من الواضح أن الإنجليزية، في الوقت الحالي لن تكون لغة الاختيارَ إذا ظلت بريطانيا وأمريكا فــي الخلفيــة مــن الناحية الثقافية ولم تفتح بقعا ضخمة من الأرض. وتتطور اللغات جنبا إلى جنب مع الثقافات التي تتكلمها. وعلى وجه الخصوص، تزدهر اللغات أو تذبل جنبا إلى جنب مع الجماعات العلمية والتكنولوجية والفنية والإنــسانية التي تخدمها؛ وعندما يهاجر الناس فإنهم يحملون كلماتهم بالإضافة إلى جيناتهم (انظر مثلا Cavlli \_ Sforza et al. 1994).

وقل مثل ذلك عن موسيقى الروك التى ما كان لها أن تهيمن على سوق الموسيقى اليوم إذا كانت قد ظهرت فى ألبانيا أو نيبال بدلا من بريطانيا والولايات المتحدة، وإذا لم ترتبط بالأسطوانات، والجيتار الكهريائى، والمخدرات، وتجارة إلعرض، وصناعات التلفزيون، وإذا احتفظ الشباب في البلدان الغنية بمخصصاتهم القليلة التي تلقوها من أجدادهم. ولا يستطيع المؤرخون الموسيقيون تجاهل أن الإعجاب بفاجنر تضاعل بالإضافة إلى الإمبر اطوريات الاستعمارية الأوربية، ولا يستطيعون تجاهل العامل التجاري المؤثر في ظهور الموسيقى التجارية واسعة النطاق في حوالى عام ١٩٥٠. وخلاصة القول أن المؤرخين للثقافة عليهم أن يتعلموا الكثير من المورخين الاجتماعيين والاقتصاديين والسياسيين، ولكن لا يتعلموا شيئا مسن علماء الأحياء ما عدا أن الفنانين أصحاب المستوى الرفيع لا بد من أن يأكلوا. هل يستطيع علماء الأحياء أن يفسروا لماذا مات موتسارت وشوبرت فقيرين على حين انتهى ألفين وبتلس من الأثرياء؟ ولا يستطيع علماء الأحياء أن يفسروا أيضا لماذا يجمع تجار الموت ومثيرو الحروب أمو الا طائلة أكثر مما جمع الأباء الأخيار. ورغم كل شيء، فإن مقياس النجاح الأحيائي لسيس اعتبار البدن وإنما الملاءمة الداروينية (حجم الذرية).

على أن التغييرات الاجتماعية السريعة والجذرية، مثل: ظهور الزراعة والدولة والتحضر والتصنيع، والتسلح العسكري، والأبجدة، وإضفاء الطباع الديمقراطي وإضفاء الطابع العلماني – فند النزعة الأحيائية، لأن هذه العمليات لم تكن مطبوعة في الجينوم وليست ناشئة عن تعديلات أحيائية. وعلى العكس، فإن التعديلات الأحيائية أحدثت تغييرات في التغذية والأيص وعلم الصحة وطرق التفكير. على سبيل المثال، ظهور المدن سهل انتشار الأوبئة وهلكها؛ وأفول حضارة المايا كان متبوعا بنقصان في القامة؛ واكتشاف أمريكا وسلبها والتوات الاجتماعي يسبب الضغط والأمراض المصاحبة، وهلم حمرا. في الجانب الإيجابي، يكفى تنكر فوائد الصحة لتعزيز الصحة العامة، والتخفيض في الجانب الإيجابي، يكفى تنكر فوائد الصحة لتعزيز الصحة العامة، والتخفيض في طول ساعات العمل، والإعتساق النسسوي، والتستريع الاجتماعي التقديمي. وبالمتصار، التنظيم الاجتماعي له تأثير أحيائي قوى. وهذا هو الــسبب فــي أن وبالمتصار، التكنولوجيا الاجتماعية الأحيائية أكثر أهمية وإلحاحا من محاولة رد تقدم العلوم والتكنولوجيا الأحياء (Bunge 2003a, 2009). العلوم الاجتماعية إلى الأحياء (أ

العلوم الاجدمب من والنتيجة أن التناول الحيواني (أو العلمي للسلوك الحيواني) لما هو والنتيجة أن التناول الحيواني (أو العلمي للسلوك الحيواني) لما هو اجتماعي كان إيجابيا في بادئ الأمر بقدر ما يذكرنا علماء الاجتماع أننا ميوانات. ولكن تأثيره السلبي كان قويا للغاية، وهداما؛ إذ إنه حول الاهتمام حيوانات. ولكن تأثيره السلبي كان قويا للغاية، وهداما؛ إذ إنه حول الاهتمام عما هو اجتماعي على وجه الخصوص، واستعمله "اليمين الجديد الأمريكي" لتمويغ هجومه على دولة الرفاهية وتفضيله للعدوان العسكري على التعاون

لتسويغ هجومه على حرب و على من نيتشه إلى النازية إلى علم الأحياء الدولي. وبإيجاز، النزعة الأحيائية من نيتشه إلى النازية إلى علم الأحياء الاجتماعي البشرى وعلم النفس التطوري، أخفقت بوصفها أساسا جديدا للعلم الاجتماعي، وانتهت بوصفها إيديولوجيا الجناح الأيمن.

والنزعة الأحيائية في طريقها إلى الزوال من الحياة الأكاديمية. وتقول وجهة النظر الصاعدة إننا منتجات للجينوم والثقافة معا، وإن هذين "العاملين" وجهة النظر الصاعدة إننا منتجات للجينوم والثقافة معا، وإن هذين "العاملين" تطورا معا Sforza and Feldman 1981; Richardson and Boyd \_ 2005) (2005. وهذا لا يمكن أن يكون بطريقة أخرى، لأن النشاط الاجتماعي خاصبة جوهرية للبشر، وكل شيء اجتماعي تقريبا يكون اصطناعيا وليس طبيعا. على سبيل المثال، الأكل طبيعي، ولكن اللحم البقري الصلب المملح لإس طبيعيا. والجلوس طبيعي، ولكن الجلوس أمام الشاشة لساعات طويلة لإس طبيعيا. وارتباط عادات الأكل السيئة بالجلوس سبب الأوبئة الحالية البدانة، وداء البول السكرى، والتهاب المفاصل، وأمر اض القلب، والشرابين الموية، وتسهم جميعا في انخفاض نسبة المواليد. وبإيجاز، النزعة الأحيائية خاطئة لأنها نتجاهل الحقيقة الواضعة الذائة إن كل البشر اصطناعيون على نطاق واسع. وعلى حد تعبير مارلين دونالا "الكون الداروينى أصغر تماما من أن يستوعب الإنسسانية. ونحسن نظرام مختلف" (Merlin Donald (1991, 382). ولكن إخفاق النزعة الأحيائية هو إخفاق للمذهب الطبيعي، الذى هو صورة من المادية المبتذلة، وليس صورة من المادية الانبثاقية، الصورة الواسعة جدا من المادية، التي يتم الدفاع عنها في الفصل التالي.

## ٦-٦ الفرسان الثلاثة للمذهب الطبيعي

إن كتابات الماديين القائلين بالمذهب الآلي أو "المألوفين" لودفيج بخدر، وجاكوب موليتشوت وكارل فوجت، كانت شائعة بصورة هائلة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. وكان بخنر، الفيزيائي، أكثر الثلاثة أصالة وتأثيرا. وانتشر كتابه القوة والمادة بلغات عديدة في أنحاء أوربا، وظلت المطابع تخرجه على مدار نصف قرن. صحيح أن إلحاق الأحياء وعلم النفس والعلم الاجتماعي ظل على المرحلة البر امجية؛ ولكن علم الكون الروحي كان مجروحا بقسوة في كل المجالات تقريبا. ولم تفعل حالات تهكم فريدريك إنجلز (١٩٥٤) شيئا لتكذيب المادية الميكانيكية، وخاصة أنه عارضها بالعمق والدقة المزعومة للجدل عند هيجل. ومن الطبيعي فقط أن ينحاز أصدقاء العلم إلى بخنر وموليتشوت وفخت بدلا من الانحياز إلى عدوه عالي الصوت وبعد ذلك بقرن جاء ثلاثة آخرون وأشعلوا حماس الطبيعيين، وتألف هذا الثلاثي من ريتشارد داوكنز (مثلا 1976) وسنيفن بنكر (مثلا 2003) ودنيال دينيت (مثلا 1995). وتمتع هؤلاء الكتاب الذين راجت أفكار هم بميزة على أسلافهم ألا وهى أنهم يعظون من موقع أكاديمي. والشيء الذي يدعو إلى الأسف، كما سوف يتضح بعد حين، أن المدذهب الطبيعى عند هولاء "المسكيتيون الثلاثة" أو "الفرسان الثلاثة" [ اسم رواية من تأليف ألكسندر دوما، والمسكيت بندقية قديمة الطراز خاصة بجند المشاة ] تضمن علما سيئا من صنعهم، والنتيجة هي أنهم أضعفوا بالفعل الفكرة الطبيعية.

أو لا – أذاع الكتاب الثلاثة الذين نتكلم عنهم الجبلية التي يقول معتقدها الأساسي "الطبيعة تفوق التنشئة" أو "الجينوم قضاء وقدر". ويقوم هذا المذهب بدوره على صورة متطرفة من علم الجينات، ترى أن جرزيء الدنا DNA أنانى، أو مصمم على أن يفصل نوعه في كل مكان قدر الإمكان، وستكون الجينات أيضا مكتفية ذاتيا، ومتضاعفة على وجه الخصوص، بالإضافة إلى الأشخاص ووحدات الانتخاب الطبيعي. وعلى العكس، الوجود الفعلي للكائن الحى الكامل سيكون متسما "بالمفارقة" ما دام سيؤدى وظيفته فقط بوصفه الوسيلة لنقل المادة الجينية من جيل (أو كائنات حية!) إلى الجيل التالي.

والشيء الذى يدعو إلى التهكم أن النزعة الجينية على خلف مع علم الجينات. وبالفعل، الذنا خامل إلى حد ما، والأنزيمات وحدها يمكن أن تقسمه. وبالإضافة إلى ذلك لا "يحدد" الدنا طريقة طي البروتونات التي تتأثر بالوسط الخلوي تأثرا قويا. ثانيا، لا يعرف المرء بعد كيف يستحث حقيبة نتضمن جزيئات الدنا ومزيجا من الماء وجزيئات أحيائية على الأيض، الذى هو الشرط الفعلي لكى يكون الكائن حيا. وبالتالي فإن علم الأحياء النركيي. الذى يهدف إلى تصنيع الخلايا من مكوناتها غير الحيوية عليه أن ينجز مما هو أكثر من الهندسة الوراثية.

ثالثا – الكائن الحى الكامل، وليس الجينوم، يكون عرضة للانتخساب الطبيعي، ومن ثم وحدة التطور. والسبب هو أن الانتخاب الطبيعي يتعلق بالبقاء والتناسل، وهو ما يمكن أن تؤديه الكائنات الحية فقط. فإذا مات الكائن الحى قبل أن يتتاسل، فلن تنتقل جيناته النفسية إلى الجبل التالى. زد على نلك أن الكائن الحى على خلاف الجين السلبى، يتفاعل مع بيئته: إذ يشارك فى بناء موطنه الخاص \_ يكيف نفسه مع بيئته (انظ\_ر Smee et al 2003). رويماري 2007; Olding Smee et al 2003).

رابعا – اشترك الكتاب الذين نتكلم عنهم في تصور خاطئ على نطاق واسع مؤداه أن الانتخاب الطبيعي يحفظ كل حالات التكيف ويستبعد كل صفات الاختلال الوظيفي. ورغم أن الانتخاب الطبيعى هو بالفعل آلية تكيف عجيبة، فإنها بطيئة للغاية وناقصة لتستبعد استبعادا كاملا الأشياء الدالة على الاختلال الوظيفي مثل أظافر أصابع القدم (التما لا تفيد هذه الأيام إلا المتحصصين في العناية بالقدم) وأضراس العقل (ومن الواضح أنها وضعت لإثراء أطباء تقويم الأسنان)، وحالات الاعتلال النفسي مثل الاكتئاب التي لا تفيد إلا الأطباء النفسيين – حتى وإن نظر إليه على أنسه مكيف لإرشاد المريض إلى التخلي عن صراعات لا طائل تحتها ولا أمل فيها (المزيد ضد نزعة التكيف تجده في 2002 Gould).

والإسهام الآخر الأصيل ولو أنه خاطئ "لألواننا الساطعة" الذين عينــوا أنفسهم هو فكرة أن التطور مبرمج "بحــسابات تطوريـــة" (Dennett 1995). ولكن بطبيعة الحال لا يمكن أن تكون العملية طبيعية ومسترشدة بحسابات في الوقت نفسه، لأن هذه الحسابات مصنوعات. وبالإضافة إلى ذلك، فإن كل حساب مصمم لإنتاج نوع مفروض، على حين أن تشكيل الأبواع [عن طريق فعل عمليات التطور في النبات والحيوان] speciation لا سبيل إلى التنبؤ به \_ ما عدا الابتكار المدروس بطبيعة الحال لكائنات هجينة مثل الطنجال [شـجر مهجن من اليوسفي والليمون الهندى].

وعلاوة على ذلك، كما قرر ستيفن جاي جوولد وريتشارد ليونتين بحق، فإن التطور تصوره المصادفة، ولا تصوره ظروف خارجية غير أحيائية من قبيل الكوارث الجيولوجية والمناخية. وكما اقترح فرانسوا جاكوب (1977) تبو عملية التطور أشبه شيء بعمل السمكري النفعي الذى يعمل بكل البقايا التي يُجدها في صندوق الأدوات، أكثر مما تشبه عمل المهندس الذى يستطيع أن يبدأ من مسودة، ويعرف من البداية ما يريده ويخطط له. ومعنى هذا أن الجزيئات والأعضاء تغير الوظائف بقدر ما تسمح الفرصة. على سيبل المثال، الإسفنج، الذى هو كائنات حية بدائية إلى أبعد الحدود، يحتوى على النقلات العصبية نفسها التي تؤدى أدوارا بارزة لدى البشر. والغدد فوق الكلى عند البشر، والتي في جسم جيد التصميم ستكون داخل المخ، تفرشح الكلى المتواضعة. الطبيعة فنانة تلصيقية وليست نحاتة.

خامسا – الأذكياء الثلاثة الذين عينوا أنفسهم مدافعين عن دارون بعجبون بخيالات علماء النفس التطورى المزعوم وينشرونها (انظر مثلا 2004 Buss). وعلى وجه الخصوص، اشترك هؤلاء الكتاب في الاعتقاد بأن العقل البشرى مكيف للبيئة البلستوسينية" [بيئة العصر الحديث الأقرب] وهى الفترة التي بدأت منذ حوالى ١،٦ مليون سنة خلت. وبالتالي لا بد من ن نكون أحافير حية بصورة أساسية: سوف نسير في السشوارع الوسط ميامى، وبعضنا فى ساحة هارفارد الآمنة، أو حتى علسى سسطح القرر، مزودين بأمخاخ ما قبل التاريخ. ولم يستطع شيء بأي حال أن يغير الطبيه البشرية، ولا حتى الثورات الخاصة بالعصر الحجري الحديث، والسصناعية والفرنسية: إذ إن التطور البشرى توقف منذ حوالى مائة ألف عام خلن، وبالتالي يمكن أن يكون علم النفس التطوري ملفقا. ونعرف أن السبب هو أ الطبيعة البشرية تكمن في الجينوم، الذى يفترض أن يكون غير متغير ومكتفا بذاته بصورة أساسية والمحرك الأول لكل شيء بشرى.

صحيح أنه لم ينكر أحد من الكتاب الذين ننكلم عنهم تأثير "البيئة" والسياق الاجتماعي خاصة. ولكن النقطة التي لم يدركها الثلاثة جميعا هي أن النشاط الاجتماعي والنشاط الصناعي جزء من الطبيعة البشرية. جزء يقع وراء مدى إبراك علم الأحياء. ليست المسألة فحسب أن البشر يشتركون في علاقات اجتماعية ويستعملون مصنوعات، وإنما المسألة أن هذه الأشياء غير طبيعية، ومع ذلك فإن الصفة البشرية مشتركة في التعريف فقط بوصفها تملك ٣ كروموسوم، وتتحدر من أشباه البشر، وتملك مخا مبدعا قادرا على تعلم أي شيء تقريبا. صحيح أن القدرة الأخيرة تبدو بحيث تكون متأصلة في مجموعة بينات رنا RNA (المناطق المعجلة البشرية ١ و ٢) خاصسة بالبشر. ولكن الإمكانات الفردية لا يمكن أن تتحقق في غياب ظروف اجتماعية مساعدة.

وأخيرا، دافع بنكر ودينيت معا، بالإضافة إلى هيلارى بتنام، ومارجريت بودين، وبانريشيا نشرنشلاند وغيرهم من الفلاسفة عن استعارة الكمبيوتر للمخ. وهذه الوجهة من النظر تبدو طبيعية عند الوهلة الأولى لأنها تستغنى عن النفس اللامادية، على الرغم من أن بعض الفلاسفة السابق نكرهم قرروا أن ما يهم هو الوظيفة وليس المادة. ولكن أجهزة الكمبيوتر ليست طبيعية على وجه الدقة. والأسوأ من ذلك أنها، على خلف الأمخاخ البشرية المفعمة بالحياة، مقصورة على إنجاز عمليات حسابية. وهى تفتقر إلى التلقائية، والإبداعية ونفاذ البصيرة (ايحس)، والقدرة على الإحساس بالعواطف والنشاط الاجتماعي. وبالفعل لا بد مردمجة أجهزة الكمبيوتر، ولا يمكن أن توجد برامج للحاق بالأفكار الأصلية؛ ليكون الكمبيوتر العاطفي غير جدير بالتقة، ومن ثم غير صالح للعرض في ليون؛ ولن يكون لدينا ميل إلى أجهزة الكمبيوتر التي تتزامل بحرية فيما بينها

وخلاصة القول أن قضية المذهب الطبيعي لم يؤيدها جيدا المسكيتيون (الفرسان) الثلاثة: بنادق المسكيت قديمة الطراز.

٧-٦ النزعة السيكولوجية

النزعة السيكولوجية هي محاولة تفسير السلوك الاجتماعي والسمات الاجتماعية في حدود سيكولوجية، مع إهمال مفردات اجتماعية يتعذر ردها مثل بناء اجتماعي، ومؤسسة، وحركة اجتماعية. والغزوات الاجتماعية لفرويد وسيرل هي أمثلة كثيرة جدا للنزعة السيكولوجية. وعلى هذا النصو يكون نتاول الاختيار العقلاني والشائع إلى حد بعيد في الدراسات الاجتماعية. زعم فرويد أن كل الصراعات الاجتماعية نتشأ في نهاية الأمر من عقدة أوديب: سيثور الناس ضد السلطة لأنهم حددوا عقدتهم مع والدهم. ويمكن أن تثور المرأة أيضا ضد القوانين أو المؤسسات، وربما يعترض المسرء علمى مرض اجتماعي من دون أن يدع الأحقاد الشخصية تمنع حكمه، ولم يحسدن ذلك لفرويد. ومهما يكن من أمر، فإن التفسير التحليلي النفسسي للوقسائع الاجتماعية صار الآن قديما ولم يعد ملائما.

وحاول سيرل (١٩٩٥) تفسير المسائل الاجتماعية في حدود "القصدية" intentionality وهو مصطلح غامض كما أدركنا في الجزء ٢-٢. ولكنه قصر اهتمامه على توافه الأمور، مثل حقيقة أن قيمة أوراق النقد ترتكز على مواضعة و"حالات حيث أفعل شيئا ما بوصفه جزءا من فعلنا لشيء ما". ولا يمكن لمقولة واحدة مثل القصدية، أو المنفعة الاقتصادية، أو الفئة الاجتماعية أن تقترح نظريات تفسر وقائع اجتماعية عيانية مثل الفقر والتصنحم المالي والتفاوت الاجتماعي والتمييز والاستبداد والبطالة أو الحرب، وكلها وقائع نسقية.

شبت النزعة السيكولوجية في الدراسات الاجتماعية منذ عــام ١٨٧، وذلك عندما كتبت السيطرة لعلم الاقتصاد المجهري الكلاسيكي الجديد وتتاثر على كل الفروع الاجتماعية تحت اسم "نظرية الاختيار العقلانــي" Iational على كل الفروع الاجتماعية تحت اسم "نظرية بأن الفعل الفردي هو الأصـل دماند theory وبالفعل، سلمت هذه النظرية بأن الفعل الفردي هو الأصـل لكل الحوادث الاجتماعية، وأن جميع الأفراد بصرف النظر عن مكانتهم في المجتمع، يفعلون من أجل زيادة منافعهم المتوقعة إلى حدها الأعلـي. والآن مفهوم المنفعة إلاجتماعية هو مفهوم سيكولوجي بوضوح، مـا دام يعـرف بوصفه نتاجا للمنفعة الذاتية، أو يكتسب عن طريق الاحتمال الــذاتي الفعـل (أو شدة الاعتقاد في الفعل)، ونظرا لعدم إتاحة أى ملمح من الملمحين القياس الموضوعي، يفترض أنهما أوليان عادة - ومن الصعب أن يكـون إجـراء عمليا. (انظر 1996) وعلى العكس نجد أن علم الاقتصاد التجريبي هو الدراسة العلمية للسلوك الاقتصادي للأفراد، مثل العلاقة بين الإنتاجية والحوافز من أنسواع شستى، علاقة أداء العمل بالقدرة على التأثير في قرارات الإدارة. ومع ذلك فإن هذه الدراسات مثل دراسات دانيال كاهنمان وأرنست فيهر تتعلق بالأفراد بدلا من التعلق بالأنظمة الاقتصادية مثل الشركات والاقتصاديات القومية. ومن ثم فإن تصنيف هذا البحث بوصفه علم الاقتصاد التجريبي هو تصنيف غير صحيح: إذ إنه ينتمى إلى علم النفس الاجتصاعي حتى وإن كان معظم المنتغلين به أصحاب نشاط وفاعلية في أقسام الاقتصاد. وحتى الآن، علم الاقتصاد التجريبي المناسب ليس مشروعا بحثيا، مع أنه سيكون مشروعا

على أن رفض النزعة السيكولوجية لا يستلزم إنكار القول إن الفاعلين الاجتماعيين تدفعهم اعتقاداتهم على نطاق واسع. في عام ١٩٢٨ أشار عالم الاجتماع توماس إلى أن الناس لا يستجيبون للوقائع الاجتماعية في ذاتها وإنما يستجيبون للطريقة التي يدركونها بها (Morton 1968, 19-20). ومن ثم من الصحيح أن وجودا اجتماعيا (ما) يكون جزئيا في نظر المشاهد. ومـــن الصحيح أيضا أننا نعمل وفقا لقيمنا واعتقاداتنا ولكننا نعمل دائما داخس سبافات اجتماعية تسبق الفرد وتغمره عادة، كما لاحـــظ مـــاركس. وهـــذه السباقات تترابط للتأثير في الفاعل المفرد. والنتيجة هي أن بعض أفعاله تكون <sup>مططة</sup>، على حين يكون لبعضها الآخر نتائج غير مقصودة. وقــل بعبــارة أخرى، ننائج الفعل آليست مقصورة على المنطقة المحددة التي فيها تكون <sup>مفصودة</sup> لتتمركز وتظهر في مجالات مرتبطة فيما بينها يتم تجاهلها بوضوح <sup>في لحظة</sup> حدوث الفعل" (Merton 1976, 154). والمذهب الطبيعي يجعل الدارس للمجتمع ميالا إلى تبنى التساول الفردي، بمعنى أنه يبدأ من الفعل الفردي. ولكن كل فعل يتصادف أن يعن في سياق اجتماعي موجود من قبل. فكر في البحث عن وظيفة في فترز ركود اقتصادي تجد أن هناك شيئا ضئيلا يمكن أن يفعله الفرد المنعزل لتغيير الوضع الاجتماعي، مهما كان هذا الفرد ذكيا ومتعلما تعليما جبدا. أما الذي يمكن أن يغير الوقائع الاجتماعية فهي المنظمات وحدها، مثل الدول والأحزاب السياسية والنقابات الكبرى. ولا يمكن فهم هذه المنظمات عن طريق علم النفس الفردي، لأن هذا الفرع يسدرس الأمخاخ، ولا يحرس الأنظمة الاجتماعية. وزبدة القول أن المذهب الطبيعي لا يمكن أن يتعامل بنجاح مع المسائل الاجتماعية، لأن هذه المسائل اصطناعية.

٦-٨ تطبيع علم اللغة، والقيم، والأخلاق، والقانون، والتكنولوجيا

دعنا نلق نظرة خاطفة على مشروعات التطبيع بادئين بالمذهب الطبيعي اللغوي linguistic naturalism أو علم اللغة الأحيائي. وهذا هو الافتراض القائل إن اللغة طبيعية وعلاوة على ذلك فهى غريزية، ولذلك يكون علم اللغة علما طبيعيا في الأساس (2003 Pinker). وفى الوقت نفسسه تبنى معظم المدافعين عن هذا الرأي الثنائية الديكارتية للعقل والجسم، والتي تؤيد بصورة عارضة، الحاجة إلى تمييز المذهب الطبيعي من المادية.

ويتمثل جانب من هذا المشروع للتطبيع في التقرير الجسور بأننا نوك عارفين بنحو عالمي universal grammar، وتشابك قواعد النحو فــي كــل قواعد النحو الجزئية. ومما يؤسف له أننا لم نجد أحدا قد أز عج نفــسه بـــأن

بقرر بوضوح قواعد النحو العالمي، ولم يكتشف علماء الوراثسة جمين أو برري المعالمي الافتر اضي، ولا يوجد أي سبب لتوقع هذه الاكتسشافات بج ان الغات اصطلاحية إلى أبعد الحدود: فعلاقة الكلمة \_ الشيء word-object ، الدال - المدلول sign-signified هي علاقة اصطناعية، وكذلك الحال مــع تربيب الفصائل النحوية. على سبيل المثال، لماذا يكون طبيعيا استخدام كلمة river بدلا من postamos، أو العكس، للد لالة على مجرى الماء في الإنجليزية؟ ولماذا يكون ترتيب الفاعل \_ الفعل \_ المفعول به \_ الأكثر شيوعا في الإنجليزية \_ طبيعيا أكثر من ترتيب الفاعل \_ المفعول به \_ الفعل، و هـو الترتيب السائد في اليابانية؟ لا يوجد دليل على أن أحدهما مكيف أكثر من الأخر. وعلى العكس، ربما يجادل المرء بأن ترتيب الفاعــل \_ الفعــل \_ المفعول به وترتيب الفاعل \_ المفعول به \_ الفعل أكثر منطقية من الترتيبـــات البيلة، لأنه عند صياغة الجملة في حساب المحمول، يبدأ المربع بمحمول بارز إلى حد بعيد. وبالتالي يصوغ المرء "b قال c" على أنها Sbc. ولكــن العقلانية بطبيعة الحال ليست طبيعية على الإطلاق كما توحى بذلك جدتها.

الكلام اجتماعي، وهو أبعد ما يكون عن الحد الطبيعي مثل الهضم والمشي. وسبب ذلك أن الكلام على خلاف اللفظ الحيواني، أداة اتصال رمزية، ومن حيث هو كذلك يكون عرضة للتطور الثقافي. ولكن ربما ينسى المرء بطبيعة الحال كل هذا إذا نسى على نحو مريح وجود علم اللغة التريخي وأنكر مشروعية علم اللغة الاجتماعي، وهى الطريقة التي مارسها تشومسكى ومدرسته. ولكن حالات السهو هذه تعترض سبيل فهم تغيرات النف التي تحدثها الفتوحات والهجرات الجماعية. على سبيل المثال، تحول الإنجليزية القديمة (أو الأنجلوسكسونية) إلى الإنجليزية سسيكون مبهما ولا سبيل إلى أن يدركه المرء الذى لا يعرف التغيرات الاجتماعية العميقة الني أحدثها الفتح النورماندى. وشبيه بذلك القدوم الجماعى للمهاجرين الأوروبين إلى الولايات المتحدة يساعد على فهم بعض الاختلافات بسين الإنجليزية الأمريكية والبريطانية. وفى المقابل، لا نز ال نجهل أسباب ما يسمى بنحول الصوائت الكبير الذى حدث بين تشومر (الذى أعلن طريقة الصرون المتحركة الم الذى حدث بين تشومر (الذى أعلن والإسسبان ولا يز الون يمارسونها) وشكسبير. إذا كان هناك أى اختلاف، فهذا التغير سيئ التكيف ومن ثم غير طبيعى.

وكل هذا لا ينكر شرعية الجانب الأحيائي في دراسة الكلم، بوصفه متميزا من اللغة، إذا جاز أن نستعمل تمييز دى سوسير المهم بين الكلم oparole، وهو عملية في الكائنات الحية، واللغة angue، وهي موضوع مجرد ناشئ من الادعاء بأن التعبيرات اللغوية توجد بذاتها. على سبيل المثال، تعلم الكلام (الاونتوجين ontogeny: در اسة التطور اللغوي للفرد) وعاهات الكلام، مثل التعلثم واضطراب القدرة على القراءة، هي بالتأكيد ملامح أحيائية ما مثل التعلثم واضطراب القدرة على القراءة، هي بالتأكيد ملامح أحيائية ما المات تحدث في الأمخاخ. ولكن هذه الأمخاخ مضمنة في شبكات اجتماعية، تبنى ويعاد تشكيلها وإتلافها بمساعدة أدوات الاتصال، واللغات "الطبيعية" في المقام الأول – وكلها مصنوعات اجتماعية. ومن ثم يتعين على المرء أن يمارس علم اللغة الاجتماعي الأحيائي بدلا من علم اللغة الأحيائي. ودعنا يتمل المقدم المند الطبيع.

يتمسك المذهب الطبيعي القيمــي معنمان قيمنها oxiological naturalism بـــأن قيمنـــا

الإساسية لهبيعية أحرى من كونها اصطلاحية، بالإضافة إلى أنها بين ذاتيــة الاسم بدلا من كونها ذاتية. وسيكون هذا كذلك لأن كل الكائنات البشرية لها ب. -الماجات الأساسية ذاتها تقريبا، والتي ترجع بدورها إلى الجانب المشترك في يركيبنا الأحيائي. وبالإضافة إلى ذلك، سيكون ذلك صحيحا بالنسبة لجميع الكائنات الحية، ما دمنا جميعا في "شجرة الحياة" ذاتها، وما دام النطور شرطا للبِقاء. وعلى هذا النحو، انبثقت القيم منذ 3.5 بليون سنة خلت جنبا إلى جنب مع الحياة. وبالتالي لا يوجد شيء ينطوى على مغالطة بالنسبة للمدهب الطبيعي في القيم. وعلى العكس، ما ينطوي على مغالطة هو الاتهام المشهور ادى جورج إدوارد مور عن "المغالطة الطبيعية" naturalistic fallacy. وأصحاب علم اللغة الإدراكي يرتكبون بصورة قاسية هذه "المغالطة" عندما يستنجون، على أساس در اسات تصوير المخ، أن تقويم هدف الفعل الإنساني يكون "مرتبطا" بنشاط في لحاء المدار الجبهي المتوسط (على سبيل المثال، Hare et al. 2008). لقد هزم علم الأحياء المثالية القيمية.

وأنا أجد أن هذا المذهب الطبيعى القيمى مفروض على القيم الأحيائية، والرفاهية على وجه الخصوص، وليس مفروضا على القيم الاجتماعية والأخلاقية الجمالية. فالقيم الأخيرة مثل الأنواق المكتسبة، تعتمد اعتمادا قويا على الخبرة، والمكانة الاجتماعية، والبيئة الاجتماعية. وفى ألمسائل على الخبرة، والمكانة الاجتماعية، والبيئة الاجتماعية. وفى ألمسائل الاجتماعية والأخلاقية والجمالية، ما يحبه شخص لا يجبه شخص آخر في غالب الأمر. وبالتالي هناك تفضيلات ذاتية بالإضافة إلى التفصيلات الموضوعية. زد على ذلك أن معظم القيم الاقتصادية والسياسية والتقافية هي قيم غير طبيعية، لأنها تعتمد على العمل، والتقليد، ووجهة النظر، والتوقع. على سبيل المثال، لا يوجد شيء طبيعي عن العرف الاجتماعي، والسعر (في مقابل القيمة قيد الاستعمال) أو السمعة.

ومع ذلك فإن الافتراض الأساسى للمذهب الطبيعى القيمــى القائـل إن القيم، أو بعضها على الأقل، "واقعية" بدلا من أن تكون ذاتية، يظـل قائمـا شريطة أن يفهم الواقع على أنه يتضمن ليس الطبيعة فحسب وإنما المجتمـع أيضا بالإضافة إلى النفس التي تتشكل على نطاق واسع عن طريـق البيئـة الاجتماعية (انظر 2003; Railton 2003).

والمذهب الطبيعى الأخلاقى هو الدعوى القائلة إن المعايير الأخلاقية إما طبيعية أو تقبل الرد إلى العلم الطبيعي. ويجوز أن نسمى الرأي الأول المذهب الطبيعي الأخلاقي البسيط، ونسمى الرأى الثانى المذهب الطبيعى الأخلاقي المصقول. والرواقيون اليونان والرومان القدماء، مثل زينون الرواقي، والأخلاقيون الانفعاليون المحدثون من الفلاسفة، من هيوم إلى الوضعيين المنطقيين – كانوا طبيعيين أخلاقيين بسطاء، طالما أوصت المجموعتان معا "باتباع الطبيعة". وعندما اقترح الداروينيون المبكرون أن التطور له سهم أخلاقي، رد توماس هنرى هكسلي، الملقب بــــــ "بلتريو دارون"، ردا جريئا وزعم أن الأخلاق اصطناعية تماما، ما دامت تهدف إلى قمع الأنانية، والتي هي طبيعية لأنها نلزم من غريزة حفظ الــذات. وعلـــى المحموعة لا يعتمد على محاكاة العملية الكونية، والابتعاد عنها نقريبا، وإنما محمو منهور أن "التقسدم الأخلاق. ومع ذلك فإن المذهب الطبيعى الأخلاقى وجد حديثاً دفاعا جزئيا من بحث تجريبي في فرعين غير متوقعين: علم الرئيسات وعلم الاقتصاد السلوكى. وفى الحقيقة عند ملاحظة قردة الشمبانزى والشمبانزى الصعغير اكتشف فرانس دى فال (1996) أنها أبعد عن أن تكون عدوانية على نحو مألوف، وأن هذه الكائنات الأقرب إلينا ودية على الجملة، وهذا هو ما يفسر لماذا تشكل مجموعات مستقرة إلى حد ما. والشيء المحقق أن القردة تحتال وتكافح من أجل القوة ومن أجل الوصول إلى حريم الذكر الألفا؛ ولكنها تتعاون غالبا لتحقيق أهدافها، وليست وحشية. وخلاصة القول أنها لا تسلك بالطريقة الوحشية التى تخبرنا بها الأنثر وبولوجيا السمعبية. ولكن هذه للمبانزى ليست من السامريين الأخيار أيضا.

وفى مقابل الشمبانزى سيبدو البشر البالغين ليتبادلوا العواطف تبادلا قويا مصطبغين بمعنى الإنصاف. وفى الواقع، أثبت التعامل مع البشر، وبعض علماء الاقتصاد السلوكى (أو التجريبى)، من دانيال كاهنمان وأرنست فيهر وزملائهما فى جامعة زيورخ، ما يعرفه أى أب ومعلم ولكن يجهله علماء الاقتصاد التقليديون وعلماء النفس التطورى المزيفون، أعنى أن معظمنا الاقتصاد التقليديون وعلماء النفس التطورى المزيفون، أعنى أن معظمنا راهم منصف فى الأساس (Fehr and Fischbacher 2003; Gintis et al. 2005). أوعلى العكس، قردة الشمبانزى أنانية في الأساس راس راس راس العلم ليه وبالإضافة إلى ذلك، هذا جانب في الطبيعة البشرية، لأن الشعور بالظلم ليه منظرة من الحاء من مقدمة الجبهة هو الشديد للغاية، والوضع بالصورة للنطقة من اللحاء من مقدمة الجبهة هو الشديد للغاية، والوضع بالصورة (Hsu et al. 2008; Purves et al. 2008, 615). وبإيجاز، يتم تعميم الظلم\_الكراهية. ومع ذلك، فإنه ليس موروثا، كما سيتضح في الجزء ١٠-١٠.

وعلى هذا النحو يدحض علم النفس المعاصر وجهة النظر اليهوديسة المسيحية المتشائمة عن الطبيعة البشرية، على حين أيد وجهة نظر آدم سمين عن الانفعالات الأخلاقية بوصفها الأصل لمواقفنا من الإنــصاف والعدالــة التوزيعية. ولكن مثل كل الاستعدادات الطبيعية، يتغير معنى الإنصاف عن طريق التربية والتفكير، كما يتضبح عن طريق الاختلاف ات الفردية في الاستجابات إلى الظلم. على سبيل المثال، ربما تجبر الاعتبارات العملية شخصا على التناوب بين المساواة والكفاءة \_ كما في الحجر الصحي. وفــي هذه الحالة فإن البطامة putamen، التي تستجيب لعدم الكفاءة، وتتنافس مسع الجزيرة insula، والمنطقة الثالثة، منطقة قشرة الجبهة الحجابية ذات الذنب، يتم تتشيطها أيضا (Hsu et al. 2008). ومغزى هذه القصبة هــو أن معنـــى الإنصاف المتضمن في العدالة التوزيعية ليس موضوعا أكاديميا فحسب، ودع عنك أن يكون وهما (هايك Hayek): وإنما هو مضمن بعمق في أي مخ لــم ينلفه بشكل يتعذر إصلاحه علم اقتصاد معيساري أو إيسديولوجيا محافظة. والدرس العام جدا هو أن أفكارنا الأخلاقية لمها جذور انفعالية قويـــة ربمــا تنضفر مع الجذور المعرفية. وهذا الاكتشاف يدحض مذهب المنفعة ويــشكل دفاعا جزئيا عن النزعة الانفعالية، وأقول دفاعا جزئيسا فقسط لأن النزغــة الانفعالية تغض الطرف عن العنصر المعرفي.

وما أسميته المذهب الطبيعى الأخلاقي المصقول هو المشروع الذي يرد المعايير الأخلاقية إلى العلوم الطبيعية، وعلم الأحياء البشري خاصة (Edel (1944. وعالج إليوت سوبر وديفيد سلوان ويلسون (1998) بسشجاعة هسذا المشروع الطموح بمساعدة علم الأحياء التطورى، واعتقسا علسى وجسه النصوص، قاعدة (فرض) وليم هاميلتون التى وفقا لها يظهر السلوك المحب للغير تلقائيا في كل الأنواع عندما يتحقق شرط معين. وهذا الشرط هسو أن خسارة c السلوك المحب للغير تكون أقل من فائدتها d مخصومة عن طريق معامل r للقرابة الجينية بين الفاعل والمستفيد: c.b >> . وهذاك بعض الحالات المهمة التى يتم الاستشهاد بها لكنها لا تشمل البشر.

وفى البشر تأخذ القرابة الاجتماعية أسبقية على القرابة الأحيائية. على سبيل المثال، نحن نساعد على الأرجح أزواجنا غير الأقرباء جينيا والأصدقاء والرفاق أكثر مما نساعد أقاربنا من ناحية الوراثة. (وفى هذه الحالات 0 = r . وبالتالى يصبح شرط هاميلتون للسلوك المحب للغير ٥٠ ٥٠» والذى لا معنى له). والعنف المنزلى متكرر ومهلك على نحو أقل من عنف الشارع. وقل مثل ذلك عن الحرب: تذكر أن ثلاثة من الرؤساء الأساسيين الول المتورطة فى الحرب العالمية الأولى، أعنى القرابة الأوساء والأمسنين الشارع. وقل مثل ذلك عن الحرب: تذكر أن ثلاثة من الرؤساء الأساسيين الشارع. وقل مثل ذلك عن الحرب: تذكر أن ثلاثة من الرؤساء الأساسيين والإمبر اطورين البريطانى والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا التول المتورطة فى الحرب العالمية الأولى، أعنى البشر ٧ الصراع ولا والإمبر اطورين البريطانى والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا أقوم "عائلة" الماقيا على قرابة. وباختصار، بين البشر ١٠ المحرب العالميا ولا التوان من المورين البريطانى والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا أقوم "عائلة" الماقيا على قرابة. وباختصار، بين البشر ١٠ ولا المتورعا الألمانى التوان البريطانى والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا أول القوم "عائلة" الماقيا على قرابة. وباختصار، بين البشر ١٠ الميا عر لا المناع ولا ألماني البر ألا الته معز أله الماني التوان المائين المائين والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا أول القوم "عائلة" الماقيا على قرابة المرامين المائين والروسى كانوا أبناء عمومة. والمين المراع ولا ألماني أله المائين البريطانى والروسى كانوا أبناء عمومة. وعلى العكس لا أول القوم "عائلة" الماقيا على قرابة المائين والروسى كانوا أبناء معومة. والمراع ولا ألماني أله المائين البريز ألماني أله المائين البريز ألمان المائين والروسى كانوا أبناء عمومة. والمائين المائين المائين المائين المائين المائين مائين المائين المائين المائين والمائين ألماني ألمائين ألماني ألماني ألمائين مالمائين ألمائين مالمائين المائين ألماني ألمائين ألمائين

والشيء الذى يدعو إلى التهكم، على حين يكون الإيثار على الأرجـح ملغزا لعلماء الأحياء وعلماء الاقتصاد التقليديين، لا يثير دهشة كبيرة لـدى علماء النفس أو علماء الاجتماع؛ ذلك لأن علماء النفس والاجتماع يعرفون أن العطاء يمكن أن يكون سارا أكثر من الأخذ وأن المشاركة شرط لاحتفاظ المرء بمكانته أو سمعته فى أى شبكة اجتماعية. ولكن كما لاحـــظ روبــرن لويس ستيفنسون منذ زمن بعيد، الناس العاديون مــزيج مــن هــذا وذلك أو محبون للذات وللغير بدلا من أن يكونوا أنانيين تماما أو محبين للغير تماما. ونحن فى حاجة إلى أن نكون أنانيين بعض الشىء لكى نعيش، وفى حاجــة إلى أن نكون غير أنانيين لكى نتعايش.

ولا يمكن تطبيع الأخلاق بصورة ناجحة لأن الحقائق الأخلاقية اجتماعية بدلا من أن تكون أحيائية، بقدر ما تظهر في سياقات اجتماعية: إذ لم يواجه روبنسون معضلات أخلاقية قبل أن يقابل فرايدى. على سبيل المثال، النطوع والإجرام حقيقتان أخلاقيتان لأن الأولى مؤيدة لما هو اجتماعي والثانية مضادة لما هو اجتماعي. ثانيا، تنتمى الأخلاق برمتها إلى تقليد وتوجد في سياق اجتماعي ما. ومعنى هذا أن المعايير الأخلاقية يبتكرها فاعلون من البشر ويطبقونها مع اهتمامات محددة، وفى ظروف اجتماعية محددة غير الفاعل أو الظرف، وستجد أن فئة مختلفة من حالات التفكير الأخلاقي الدلل على روية قد استخدمت.

وهذا هو السبب فى أن الأخلاق تختلف من مجتمع إلى مجتمع مجاور، والسبب فى أنها تغيرت عبر التاريخ، والسبب في أنه يمكن أن يوجد نقدم أخلاقي، كما هو الحال فى إلغاء السرق وعقوبسة الإعسدام. (انظر مىثلا 1906-1908 Westermarck أولى الختام، لا يمكن تطبيع الأخسلاق لأنها فصل من كتيب الصيانة الاجتماعية، ولكن يمكن إضفاء الطابع المادي عليها، بمعنى أنه يمكن اعتبارها ملمحسا للتعسايش الاجتمساعي لفساعلين مساديين (أشخاص) في أنظمة مادية من نوع اجتماعي. وما يصح بالنسبة للأخلاق يصح أيضا، بعد إجراء كل التغييرات الفرورية، بالنسبة لعلم الأخلاق أو دراسة الأخلاق. فعلم الأخلاق يطل قواعد السلوك ويقيمها، ومن حيث هو كذلك يكون تكنولوجيا اجتماعية، ولا يكون فرعا من التاريخ الطبيعي. وعلى خلاف الحرف الاجتماعية، يتوقع أن تضع حالات التكنولوجيا الاجتماعية استعمالا مرويا فيه لقوانين علمية. والآن، إذا طبق القانون العلمي على كل شيء، يكون متضاربا تكنولوجيا لأنه يؤيد قاعدتين أو فرضين متميزين وحتى متعارضين بشكل تبادلي Bunge الامتمام عملي له الصيغة:

قانون إذا حدث المقدم م، لزمت النتيجة هـ (أو تلزم على الأرجح). [1] والقانون في هذه الصيغة يقترح قاعدتين تكنولوجيتين مزدوجتين علـى نحو تبادلى:

القاعدة ١ لتحقيق ه، اجعل و ذات أثر. [٢] القاعدة ٢ لتفادى ه، امنع و من الحدوث. [٢ب] لاحظ أنه على حين أن صيغة القانون السابقة [١] متحررة من القيمة، نجد أن القاعدتين [٢أ] و [٢ب] المؤسستين عليها (مع أنهما ليستا مــــشتقنين منها) مثقلتان بالقيمة. وبالإضافة إلى ذلك، فإن الاختيار بين طلب ه واجتناب ه، ومن ثم بين تطبيق [٢أ] واستعمال [٦ب] - سوف يتضمن حالات تفكير أخلاقية ذات روية إذا كانت النتيجة ه تؤثر على الأرجح فى أفـراد غير الفاعل. ومن ثم يتضمن مشروع التطبيع دورا منطقيا: إذ إن محاولة اشتقاق أى معبار أخلاقى من العلم تستلز معايير أخلاقية. ولا يمكن أن يفسر علم الأحياء بمفرده الطبيعة البشرية، لأن الإنسان على حد تعبير عالم الآثار البريطانى جوردون تشايلد في عام ١٩٣٦، هو الحيوان الذى يصنع نفسه. ومن ثم ربط التطور الأحيائي بالتطور الاجتماعي ربما يفسر وحده انبثاق المعايير الاجتماعية والأخلاقية والقانونية وإعادة تشكيلها وإلغائها. وعلى وجه الخصوص، سيكون من السخف أن نفسر الدساتير في حدود أحيائية بصورة محضة. وقل مثل ذلك عن القوانين الدولية مثل ميثاق الأمم المتحدة، بالإضافة إلى الحقائق الاجتماعية بصفة عامة. وهذا هو السبب في أن تعبير "العلم الاجتماعي المتطبع" هو تعبير ينطوى على ألفاظ متناقضة.

ويتمسك المذهب الطبيعى للقانونى بأن القوانين طبيعية. ولكن التاريخ يظهر أنه لا يوجد شيء من قبيل القانون الطبيعــى: إذ إن كـل المـدونات القانونية اصطناعية. ومثل كل المصنوعات، من المؤكد أن القـوانين التــي تسمى وضعية تكون ناقصة، مع أنه يمكن إكمالها أيضا من خلال البحـث، والمناقشة والكفاح. والشيء الذى يدعو إلى الأسف أن الخلاف المعاصر على القانون الطبيعي شوهه الوضعيون القانونيون، ذلك بأنهم فى تلهفهم للـدفاع عن العقلانية والعلمانية، بالإضافة إلى الوضع الــراهن والنظــام القـانونى المناظر، تمسكوا بأن المرء لا بد من أن يختار بــين مدرسـتين: القـانون الطبيعي والوضعية القانونية، وأن الأول هو مجرد أثر للتقليد، على حين أن وابالفعل مثل هذا الاختيار ليس إجباريا، لأن هناك عنصرا ثالثــا ألا وهــو العلم، أو العقلانية على الأقل، يكون فى جانب مدرسة "القوة تصنع الحـق". وبالفعل مثل هذا الاختيار ليس إجباريا، لأن هناك عنصرا ثالثــا ألا وهـو الواقعية القانونية. وتتمسك هذه المدرسة بأن القانون أكثر مسن أداة للــتحكم

270

الاجتماعى؛ إذ يمكن أن يكون أيضا أداة للنقدم الاجتماعى، وعلى وجه التعديد يمكن أن يكون مساعدا لأى سياسات تهدف إلى تحقيق العدالة الاجتماعية (انظر 1954 Bunge)، إن فصل القانون والأخلاق، الاجتماعية الوضعية القانونية، خاطئ لأن القوانين تنظم سلوكنا نصو الذى زعمته الوضعية هى كذلك تكون قواعد أخلاقية موضوعية يتم تقويمها عن طريق نتائجها (Wikstrom and Treiber 2004).

وما يصح بالنسبة للتكنولوجيا الاجتماعية، وعلم الأخلاق والقانون على وجه الخصوص، يصبح أيضا بالنسبة لفروع الهندسة الأخرى: إذ إنها أيــضا فاعليات اصطناعية تقوم على تصميم المصنوعات. والشيء الصحيح أيضا، ولو أنه يتسم بالمفارقة، أن النشاط الصناعي هو من جو هر الطبيعة البشرية: فالبشر وإن كانوا بدائيين، يستعملون أو حتى يبتكرون ويشكلون مصنوعات من أنواع كثيرة، من الآلات والأسلحة إلـــى المؤســسات والكلمــات. أمـــا المصنوعات التي تقوم بها الحيوانات غير البشرية، مثل العناكب والنحل وحيوان القندس والغربان وطيور الحباك، فهي مصنوعات طبيعية، بمعنى أن الحيوانات المناظرة تصنعها على نحو غريزى، ومن دون أن تضع أولا أى رسوم ومن غير حاجة إلى تدريب وتعليم رسمي. والمــصنوعات الماديــة البشرية، والحرف وصور التكنولوجيا المناظرة لها، هي غير طبيعية تمامــا مثل القصائد والأغاني، وقواعد التشريفات، والمدونات القانونية، والأديان، والنظريات العلمية. وما دامت الأنثروبولوجيا الطبيعية لا تستطيع أن تفسر ما هو صناعي، فإنها تقصر عن فهم النشاط الصناعي متعدد البراعـات الـذي بِمبِز البشر من الكائنات الأخرى. ومن ثم فإنها لا تلائم الاستهلاك البشرى.

ودعنا أخيرا نلقِ نظرة عجلى على برنامج تطبيع خاص ألا وهو معاولة رد كل علوم الإنسان إلى علم الأعصاب.

## ۲-۹ عصب هذا وعصب ذاك

حل علم الأعصاب حديثا محل الفيزياء بوصفه العلم السداسى، ويكمل بنجاح تطبيع علم النفس الذى بدأه ابقراط وجالينوس فى العصور القديمة. وبالفعل حل علم الأعصاب الإدراكى والعاطفى محل السلوكية فى الوقت ذاته، التى كانت علمية ولكنها كانت ضيقة إلى أبعد الحدود، والتحليل النفس، الذى كان واسعا جدا ولكنه كان علميا زائفا. ولحسن الحظ لم يستبعد علم الأعصاب الإدراكي علم النفس الاجتماعي، وإنما اندمج معه. وبالفعل، نجد أن علم النفس الاجتماعي الذى ولد فى الثلاثينيات من القرن إلا عصاب حاليا بعلم الأعصاب الإداركى، وذلك لإنتاج علم أعصاب إدراكى العشرين، مخصب حاليا بعلم الأعصاب الإداركى، وذلك لإنتاج علم أعصاب إدراكى اجتماعى (انظر مثلا 2006 et al. 2006).

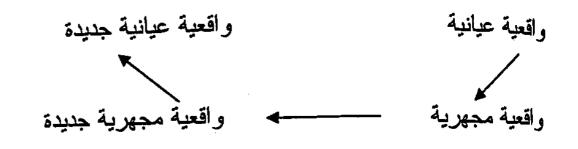
ولعل الشيء الذى كان أمرا محتوما أن نجاح برنامج التطبيع في السبطرة على ما هو عقلي سوف يلهم ما يجوز أن نسميه الإمبريالية العصبية محاولة تفسير كل شيء في حدود علمية عصبية. وبالفعل في السنوات الحالية شهدنا ميلاد علم الاقتصاد العصبي neuroeconomics، والتاريخ العصبي neurohistory، والقسانون العصبي weoromarketing، وعلم الأخلاق العصبي neuroenarketing، والتسوق العصبي neuromarketing، والدر اسة العصبي المغوية العصبية الشعر neuropoetics. إلى أي حد يكون هذا العلم أو التكنولوجيا مشروعا؟ وإلى أي حد يكون وعدا فار غا؟ دعنا نر. علم الاقتصاد العصبى هو دراسة السلوك الاقتصادى للأفراد على ضوء العلم العصبى الإدراكى والعاطفى (2003 Camerer). وهذا الفرع الناشئ أظهر اختلافات معينة بين الشراء الموجه والشراء المتهور: على حين المهر انشراء الموجه بقشرة الفص الجبهى، يخضع الشراء المتهور للتأثير القوى لأنظمة تحت القشرة - كما كان متوقعا. والنتائج من هذا النوع مهمة ولكنها محدودة، لأنها تتعلق بالأفراد بدلا من المشركات والأسواق، ولأن

والقانون العصبى هو الدراسة العلمية العصبية لما يسسميه القانونيون التصد الجنائي mens rea، والعقل الإجرامي. ومن المعروف لعقود أن الحدث بننب عندما يبلغ سن السابعة عشرة تقريبا لأنه عند هذه السن يبدأ الصبية في تكوين ارتباطات جديدة تتجاوز تحكم المنزل والمدرسة، وعند هـذه الـسن نصبح أمخاخهم مغمورة في التستوستيرون [ هرمون ذكري ]، على حين نظل قشرات الفص الجبهي غير ناضجة. ولكن القانون العصبي لا يــستطيع أن يفس السبب في أن معدل الجريمة في الولايات المتحدة أعلى بكثير من معلها في كندا المجاورة، والتي بدورها معدل الجريمة فيها أعلى من معدلها في أوربا الغربية، والهند واليابان. ولا يفسر القانون العصبي ما الذي يـــدفع المذنب الذي يصر على ذنبه، أي جريمة البالغ. وتعود هذه النقــائص فــي القانون العصبي إلى الحقيقة القائلة إن الجريمة، علمي خملف المشعر أو الرياضيات، متطابقة مع السلوك المعادى للمجتمع، وفهم هذا السلوك يتطلب استكشافا للبيئة الاجتماعية (انظر مثلا Wikstrom and Sampson 2006).

وعلم الأخلاق العصبى هو دراسة الطريقة التي يدمج بها المخ المعايير الأخلاقية في النفس، بالإضافة إلى در اسة الأسباب المرضية للإخفاق في هزا التثقف الأخلاقي. والحالة الكلاسيكية هي بطبيعة الحال حالة فينيــاس جَــيِج Phineas Gage، الذي فقد ضميره الأخلاقي نتيجة لأذى خطير أصاب الفص الأمامي في مخه. ولكن هذه حالة استثنائية جدا: في الغالبية العظمي من الحالات ينشأ السلوك اللاأخلاقي إما عن مشاركة اجتماعية غير كاملة. أو علم أمراض اجتماعية غير كامل بدلا من العجز العصبي.

ما رأيك في الخطايا السبع المميتة؟ هل يستطيع علم الأعصاب أن يفس الغضب والجشع والكسل وهلم جرا، كما اقترح في برنامج حديث على "قناة التاريخ"؟ هذا الأمر بعيد الاحتمال إلى أبعد الحدود لسببين: أحدهما أن القائمة الفعلية للخطايا تتحدد من الناحية الثقافية. علم سبيل المثال، العدوان، والاستعباد، والسرقة، وبلادة الشعور الاجتمــاعي لا تظهــر فـــي القائمـــة المسيحية للخطايا. وأسوأ حالات العدوان، العدوان العسكرى، لا يتم ارتكابها بسبب الغضب. وبصورة ممائلة، اللصوص لا يدفعهم الغــضب أو الجــشع، وإنما يسرق معظمهم لإطعام أسسرهم فسى أوقسات البطالسة أو الانحسلا الاجتماعي. والتركيز على المخ بوصفه مصدرا لأمراض اجتماعية يعــادل تحويل الانتباه عن مصدرها البنيوي.

والسبب في أن علم الأعصاب وحده لا يمكن أن يتعامــل بنجــاح مــع المشكلات الاجتماعية هو أنه يستكشف ما يسدور فسى أمخساخ النساس ولا يستكشف ما يجرى بينهم: والعلوم الاجتماعية والاجتماعية الأحيائية وحـــدها تكون مجهزة للتعامل مع العلاقات الاجتماعية. ومن ثم فإن النتاول العلمـــى العصبي لكل أنواع السلوك البشري يجب الترحيب به بحذر، لأن كل شخص يكون عضوا في دوائر وأنظمة اجتماعية عديدة، والتي تقيد السلوك في بعض الجوانب على حين نحفزه في جوانب أخرى. وعلى هذا النحو، بينما يكون من الصحيح أن تعاملات البورصة تتأثر بالخوف والجشع، فإن هذه الانفعالات لا تملك مصدرها فى أمخاخ داخلية: إذ إنها تتولد عن طريق وقائع اجتماعية عيانية مثل كارثة طبيعية أو سياسية، وتضخم مالى، وبطالة، وضطراب اجتماعى، وحرب، وابتكار صناعى. تأمل السيناريو المألوف: كارثة تضرب مجتمعا، ويتكانف أفراده لعلاج بعض نتائج الكارثة. انظر الشكل ٢-١.



الشكل ٦-١ واقعة عيانية، مثل فيضان أو ثورة، تحدث انفعالات تحرك الأفراد الذين يتعاونون لتقديم تغيير في البيئة. مستلهم من Coleman (1990. 10 ff)

وفى الختام يجب توسيع المذهب الطبيعي ليفسح مجالا للاقتصاد والحكومة والثقافة. ويسمى هذا التوسع "المذهب الطبيعى النسقى المنبشق"، وسوف نفحصه فى الفصل التالى.

ملاحظات ختامية

ان أعظم ما يمتاز به المذهب الطبيعى أنه يقوض أساس التفكير السرى، والخارق للطبيعة على وجه الخصوص. ولكن المذهب الطبيعى م<sup>دود</sup> ومن ثم ضعيف لأنه لا يفسر مواصفات ما هو اجتماعي وأخلاقي وقانونى وعلمى وتكنولوجى وفنى. وهذا هو السبب فى أنه أخفق فى نفسير أى عملية اجتماعية واســعة النطــاق، مــن ظهــور الثقافــة إلــى نــشا الإمبر اطوريات وانهيارها. ومع ذلك فإن الهدف الكامل للوجود البشرى هـو "الخروج على النظام الطبيعى" ـ سن المفارقة القائلة إن الطبيعــة البـشرية اصطناعية على نطاق واسع.

زد على ذلك أن المذهب الطبيعي يرى أن الطبيعة البـ شرية أحيائيه ولذلك فإن إعادة التشكيل غير فعالة وسيئة، كما زعم بنكـر (2004, 2004) وتيجر (2008)، وآخرون. (ومن الواضح أن تشومسكي لم يلاحظ أن الجبلبة لديه ومعارضته لمذهب النشوء تتعارض مع سياسته اليسارية). وعلى هــذا النحو، فالشيء الذي يدعو إلى التهكم هو أن المذهب الطبيعي الذي كان تقدميا من الناحية العلمية والسياسية بين النهضىة الأوربية وفلسفة التنوير ينم الاستشهاد به هذه الأيام لتأييد نزعة المحافظة. والأسوأ من ذلك أن بعض المدافعين المعبرين عن العلمانية والعلــم يحــاربون بحــق نزعــة الخلــق والباراسيكولوجيا، ولكنهم يغضون الطرف عن مذاهب شبه علمية بــصورة متساوية غير أنها أكثر ضررا، مثــل النظريــات الاقتــصادية المعياريــة ونظريات العلم السياسي. والمدافعون عن حقوق الحيوان، والطبيعيون أيضاً لا يهتمون بصورة نموذجية بانتهاكات حقوق الإنسان.

وباختصار، مشروع التطبيع صحيح فى موضوعات العلم الطبيعى ولكنه مضلل فى موضوعات العلم الاجتماعى: وفى هذه النقطة نراه على أفـضل الفروض يحاول نزع الطابع السياسى من السياسة، وعلى أسـوأ الفـروض بتخفى فى أجندة سياسية رجعية. وتوحى عيوب وتجاوزات المذهب الطبيعى بأن هذه الرؤية للعالم لا بد من توسيعها لتشمل ما هو صناعى ومنا هو الجتماعى، وهما غير طبيعيين كلية تقريبا. (والأشياء الصناعية والاجتماعية الها مصادر أو جذور طبيعية، ولكن نصنعها ولا نجدها).

وبعبارة أخرى، قبل ظهور الإنسان الحديث كان الكون يمتتل للقانون بالكلية. وبعد هذا الحدث، وفى ركن صغير من الكون، أعنى المناطق المأهولة بالسكان فى كوكبنا، توجد قواعد (أو معايير) بالإضافة إلى القوانين. على سبيل المثال، تخضع المفاهيم الرياضية لقواعد المنطق، وتطيع الأنظمة الاجتماعية القوانين الطبيعية والاجتماعية معا، بالإضافة إلى الأعراف والمعايير الاجتماعية، وكثير منها محلى؛ وتعمل أجهزة الكمبيوتر بالانسجام مع قوانين الإلكترونيات والبرامج التى يسضعها المستعملون عليها. وأى أنطولوجيا واقعية لا بد من أن تتجاوز المذهب الطبيعى وتفسح مجالات لمسا هو صناعى واجتماعى.

على أن التوسع المقترح للمذهب الطبيعـى (أو النزعـة الفيزيائيـة أو المائية المألوفة) يجب ألاّ يكون مخطئا بالنسبة للنزعة الاجتماعية، أو محاولة نفسير كل شيء فى حدود اجتماعية بصورة محضة، مع نـسيان أن البـشر "حيوانات" اجتماعية. وبعبارة أخرى، إن عيوب المـذهب الطبيعـى لا يـتم تصحيحها عن طريق المبالغة فى الجانب غير الطبيعى من الطبيعة البشرية، ولكن عن طريق دمج الجانبين. وأرى أنه عندما يـرتبط التناول النـسقى بالمنهج العلمى، تملك المادية كل مزايا المذهب الطبيعى والنزعة الاجتماعية، ولا تعانى على نحو مفعم بالأمل من نقائصهما. ومع ذلك، يستحق هذا النوع من المادية أن نفرد له فصلا خاصا، وهو الفصل التالى.

## الفصل السابع

المساديسة

كلمة "مادية" materialism غامضة، لأنها ندل على مدهب أخلاقى وفلسفة فى آن معا. وكلمة مادية فى اللغة العادية تأتى مرادفة لمذهب اللذة hedonism أو السعى وراء اللذة والممتلكات المادية. ومن جهة أخرى، المادية الفلسفية هى رؤية للعالم ترى أن كل شيء واقعى يكون ماديا. والمذهبان مستقلان منطقيا: فمذهب اللذة متسق مع اللامادية، والمادية الفلسفية منسجمة مع القيم الأخلاقية العليا. وكان أبيقور – أشهر الماديين فى العصور القديمة – معروفا بالتقشف إلى أبعد الحدود. وفى الوقت الحاضر نجد أن بعض ملوك المال الجشعين والساسة المرتشين يحبون اتهام المادية ويشرون بالروحية، ويدمجونها بالتقوى.

والشيء الذى لا يثير الدهشة أن المادية قد تعرضت لهجوم وسب لأكثر من ألفى عام لأنها تقوض أساس الدين، عماد الحكومات المحافظة. على سبيل المثال، فرانسيس كولينز، المدير الحالى لمعاهد الصحة الوطنية الأمريكية، يتمسك مؤخرا بأن "دعاوى المادية الملحدة لا بد من مقاومتها بثبات"، ولم يذكر سببًا لذلك، ربما لأنه لا يعرف ما تعنيه المادية بالفعل. ومن المفترض والمأمول فيه أن دكتور كولينز، صاحب سجل البحث الموثوق، سوف يستنكر أى باحث فى معاهد الصحة الوطنية يكرر زعم جون إكلس (1951) بأن العقل اللامادى هو سبب فاعلية المخ. وبالفعل يتوقع من العلماء أن يراجعوا اعتقاداتهم الدينية والمثالية على أبواب معاملهم. وتتداخل المادية الفلسفية تداخلا واسعا مع المذهب الطبيعى، ما دام المذهبان يرفضان معا الخارق للطبيعة ويتفقان على أن العالم أو الواقع مكون على وجمه الحصر من أشياء عينية. ولكنهما يختلفان فيما يتعلق بخصائص المادة. وبالفعرل ينطوى المذهب الطبيعى على مفهوم خاص جدا للمادة، أعنى المادة التى تبعنها الفيزياء والكيمياء والأحياء. وبالتالى ينكر الطبيعيون وجود أنواع أخرى من المادة: المادة المفكرة، والاجتماعية، والاصطناعية، والسيميوطيقية أو الدالة على وجه الخصوص، من قبيل هذه الورقة من المادة المطبوعة.

وعلى هذا النحو يكون المذهب الطبيعى من المادية النسقية والانبثاقية التى يجرى الدفاع عنها فى هذا الفصل. ومعنى هذا أن المرء يمكن أن يكون طبيعيا من دون أن يكون ماديا. على سبيل المثال، ربما يرعم المرء أن المكونات الأساسية للواقع ليست أشياء مادية وإنما وقائع facts (فتجن شنين)، وسير الأحوال states of affairs (أرم سنترونج)، أو عمليات processes (وايتهد)-والتى هى طرق كثيرة هكذا غير متعمدة لنزع الطابع المادى عن العالم. وعلى العكس، يمكن للمرء أن يكون ماديا من دون أن يكون طبيعيا، كما هو الحال مع الماديين، مثل كانت هذه السطور، الذين يؤكدون تحديد ما مكوناتهما النهائية طبيعية. وفى الختام، العلاقة بين المذهب الطبيعى والمادية علاقة تداخل جزئي: ذلك بأن أحدهما لا يتضمن الآخر

ومهما يكن من أمر، فإن المادية، وإن كانت قديمة على نحو لا يمكن إنكاره، لا نزال غير ناضجة. والسبب في ذلك بصورة جزئية هو أن معظم المدارس الفكرية قد صبت عليها اللعنة منذ أيام أفلاطون، وبالتالي ظلت في

غالب الأمر في أيدى هواة من بوخنر الفيزيائي، الذي أضفى عليهــا كتابـــه علم. القوة والمادة (1855) شيئًا من الشهرة، إلى لينين الثوري المحترف الذي كتب سر المدهب النقدى التجريبي (1907). ولكن حتى المنطقي المشهور الذي المادية والمذهب النقدي التجريبي كان في جامعة هارفارد، ويلارد فان اورمان كواين، والدي كتب عن الأنطولوجيا طوال حياته الأكاديمية الطويلة، وسمى نفسه فيزيائيا، لم يسنجح في أن يدفع المادية إلى الأمام. وعلاوة على ذلك لم يكن كواين ماديا قويا ايدا؛ لأنه زعم أن السور الوجودي E يشمل الوجود المفهومي والواقعي معا، وهي حالة للإمبريالية المنطقية، وليست حالة للنزعة الفيزيائية (نذكر الجزء ٢-٦)، وأخفق أيضا في توضيح مفهوم ما هو عقلي، الذي كرهه رغم أنــــه خصص له ملاحظات كثيرة زائلة وتعوزها الدقة. (انظر مـــثلا Lycan and Pappas 1976). ويجوز أن تقول جانبا كبيرا من الشيء نفسه عن تلمينده سابقا ديفيد لويس المنتحل صفة المادي والذي عمل بمصورة أساسية في العوالم الممكنة (أعنى الخيالية).

وما دام مصطلح المادية متعدد الأشكال، فمن الخير أن نحدده، أعنى نميز بعض الأعضاء في عائلة النظريات الأنطولوجية التي تمثله. ودعنا نبدأ بأقدم صورة للمادية، أعنى النزعة الفيزيائية.

٧-١ المادية الكلاسيكية المادية الكلاسيكية تساوى الميكانيكية mechanism: وهى وجهة النظر النب المادية الكلاسيكية تساوى الميكانيكية الذى لا يثير الدهـشة أن الماديـة ترى أن العالم مجموعة من الأجسام. والشيء الذى لا يثير المورة القوية مـن ترعم أن الميكانيكا ضرورية وكافية لنفسير العالم. وتتمسك الصورة القوية مـن النزعة الميكانيكية بأن كل الأجسام المعقدة، مثل أجــسامنا، آلات. ولكــن هــن المذهب الذى اقترحه لامترى (1748) كان لــــه قلـــة مــن الأتبـــاع قبــل ظهـرر السيبرناتية، ونظرية المعلومات، والذكاء الاصطناعى فى منتصف القرن العشرين. ويعتقد المتحمسون لهذه الاتجاهات أن الكون نظام للمعلومات، وأن البــشر أجهـرز كمبيوتر مبرمجة ذاتيا. (تذكر الجزء ٤-٢ وانظر الفصل الثانى عشر).

والمادية الميكانيكية هي أقدم رؤية علمانية للعالم: فقد تم ابتكارها في الهند واليونان في الوقت ذاته منذ أكثر من ٢٥٠٠ عام جنبا إلى جنسب مسم المذهب الذرى atomism (انظر مــثلا ; 1905; Lange المذهب الذرى مــثلا ) Plekhanov 1967)، وخلدها لوكريتيوس في قصيدته الفلسفية الجميلة "في طبيعة الأشياء". وكان الإسميون في العصور الوسطى، ووليم أوكام خاصة، بالإضافة إلى الأتباع الغربيين لابن رشد - ماديين من نوع مُسْتَكُوك فيه، رغم أنهم لم يحددوا الطبيعة الدقيقة لأثاث العالم. وكانت الميكانيكية المتأصلة في الثورة العلمية مادية على نحو محدد، وكانت أول رؤيــة علميــة للعــالم علاوة على ذلك. وطوال فلسفة التنوير امتدت المادية إلى العقل والمجتمع عن طريق مفكرين مؤثرين منل دى هولباخ و هلفيتيوس و لامترى، واعترت بحق مدمرة وبالتالى ملعونة. وجاعت الثورة الفرنسية في عام ١٧٨٩ لترقُّع الرقابة الرسمية عن المادية. ومع ذلك، كم عدد الأساتذة الذين يجرعون على أن يسموا أنفسهم ماديين في مجتمعاتنا المستنيرة الليبر الية؟

وخلال القرن التالى تم نسيان المادية الميكانيكية تقريبا فى فرنسا، ولكن كتب لها رواج على نطاق واسع فى ألمانيا وبريطانيا العظمى: تذكر الكتب الرائجة التى ألفها لودفيج بوخنر وجون تيندال. ولكن المادية لم تقتحم القلعة الأكاديمية التي كان يشغلها، حتى في العالم الجديد، الكانطيون (المشاليون الذاتيون) والهيجليون (المثاليون الموضوعيون).

وفى القرن الأخير أصبحت المادية جديرة بالاحترام الأكاديمى فى مكانين بشكل غير محتمل: أو لا فى الو لايات المتحدة الأمريكية مع جورج سانتيانا وروى وود سيلرز، وبعد ذلك فى أوستر اليا مع ديفيد أرمسترونج، وسمارت، وبليس. ومع ذلك فالشيء القابل للمناقشة أن المادية يمارسها دائما جميع العلماء، حتى أولئك الذين يتمسكون باعتقادات دينية، ما دامت الكائنات غير المادية لا تؤدى دورا فى نظرياتهم أو تجاربهم. على سبيل المثال، رغم أن نيوتن كان موحدا ورعا، لم يقم الإله بدور فى معادلاته عن الحركة.

ومع ذلك لا تزال المادية هى وجهة نظر الأقلية فى الجماعة الفلسفية، وسبب ذلك على نطاق واسع أنها تعرضت لضغط سيئ من الولادة. والشيء المحقق أنه منذ أيام أفلاطون، والمادية يفترى عليها بحيث تكون تامة ولا أخلاقية، وقلة من الأسانذة، إن كان هناك من يفعل ذلك، هم النين تأتيهم الجرأة على تدريسها. وحتى يومنا هذا، يجرى تشويه الأفكار الأنطولوجية عند هوبز، وجاسندى، ودى هولباخ، وهلفتيوس، وبريستلى، وفيورباخ، وإنجلز، وهيكل – تشويها منهجيا، وتصب عليها اللعنات، أو يتم تجاهلها تماما فى مقررات تاريخ الفلسفة. (انظر مثلا إلى راندال كولينز تجد أنه نصاما فى مقررات تاريخ الفلسفة. (انظر مثلا إلى راندال كولينز تجد أنه المادية بصفحة واحدة من رسالته الطويلة ذات ألف الصفحة عن علم المادية المبتذلة أو الاستبعادية أعنى النزعية الفيزيائية. وحتى المادية المادية المبتذلة أو الاستبعادية أعنى النزعة عنهما عادة، على حرين أن الأمثال السائرة السطحية عند فتجنشتين بالإضافة إلسى منطوقسات هيسدمر الخالية من المعنى تعتبر غالبا من لآلئ الحكمة.

وهناك أسباب عديدة لرفض المادية أو تجاهلها، بعضها جد وبعضها سبئ. والأسباب الصحيحة الستة المستعملة تأتى على النحو التالى: الماديسة مجموعية من الدعاوى المفككة والتخطيطية، بدلا من أن تكون نظرية جيسدة ومتماسكة وظلت غير ناضجة من الناحية التحليلية وغريبة عن المنطق الحديث على وجه الخصوص؛ واستخفت الأفكار استخفافا قويا؛ ولم يقدم المسادى تقسيرا الرياضيات، وقليل من الماديين، إن كان منهم من فعل نلك، تجاوز مسنع المنفعة فى مسائل نظرية القيمة و الأخلاق؛ ومعظم الماديين كانوا هواة بدلا من أن يكونوا باحثين محترفين. ومهما يكن من أمر، لم يبلغ أى مادى من المسادين المعاصرين لأفلاطون وليبنتز وباركلى وكانط وبولزانو، المكانة التقافية الرفيعة والمنزلة العالية التى شغلها هؤلاء الفلاسفة المثاليون.

ولكن الأسباب السيئة بطبيعة الحال التي يستشهد بها لتجاهل المادية أو رفضها مؤثرة إلى حد كبير، مع أنها تكاد لا تكون فلسفية. وكان أحد هذه الأسباب ولا يزال هو أن المادية تقوض أساس صناعات الخوف، وخاصة الخوف من الإله، والموت، والتقدم العلمي. والسبب الآخر غير المشروع لرفض المادية أو تجاهلها يتعلق بالعلاقة الحميمية للمادية الجداية بصورة الشيوعية عند ماركس ولينين. ومع ذلك فالسبب الأول ليس له ما يصوغه، لأن المثالية والذاتية على وجه الخصوص يمكن أن تكون ملحدة تماما مثل المادية: تذكر أنه في نقده الأول [ نقد العقل الخالص ] قرر كانط أن "الإله هو مجرد فكرة".

والسبب الثاني لرفض المادية ليس له ما يسوغه أيضا، لأن هناك كثرة من الماديين المحافظين، من توماس هوبز إلى نيتـشه، ومــن نيتــشه إلــي الدارونيين الاجتماعيين، ومنهم إلى علماء النفس التطــوريين المعاصــرين، ترى أن "الأحياء قضاء وقدر".موقل شيئًا كهذا عن المثالية. على سبيل المثال، هناك هيجيليون جدد ليبر اليون وفاشيون مثل بندتو كروتشه وجيوفاني جنتيلي على التوالي. وباختصار، لا توجد علاقة منطقية بين المادية والإيديولوجيا السياسية الاجتماعية: إذ لا تستلزم إحداهما الأخرى. (وعلى العكس ترتبط الواقعية، وهي مدرسة إبستمولوجية، ارتباطا قويــا بالتقدميــة السياسية، لأن الإصلاح الاجتماعي يفترض أن المجتمع يوجد خارج عقل المرء، وأن الفعل السياسي يكمن في محاولة تغيير الواقع الاجتمـاعي). ولا بد من الحكم على المادية بمزاياها النظرية، ولـيس عـن طريـق رفاقهـا السياسيين العرضيين، الذين توزعوا على النظام السياسي التام من مــاركس إلى نيتشه.

ومع ذلك دعنا نفحص الأسباب الجديرة بالاحترام لتجاهل المادية أو رفضها، لأن هذا الفحص ربما يوحى ببرنامج كامل لتحديث المادية. بداية، دعنا نعد إلى المذهب القريب من المادية، أعنى المذهب الطبيعي. تستنرك المادية مع المذهب الطبيعي في كثير من الدعاوى الأساسية إلى درجة أن بوى وهوك وناجيل (1945) وهم من أعظم الفلاسفة الأمريكيين أثرا فى عصرهم .. كانوا ينز عجون من التمييز بين الفلسفتين. والاختلاف الوحيد الذي لاحظوه هو أنهم اعتبروا أن نظرية التطابق العصبي النفسي تأمل نظرى في حاجة إلى اختبار علمي وهو التقييم الملائم في ذلك الوقت، نظرا لأن علم الأعصاب الإدراكي كان جنينيا لم ينضبج بعد. وكانت مسألة العقل دائما هى موضوع النزاع الأساسى بسين المسذهر الطبيعى والمادية. على حين يتمسك الفيلسوف المادى بأن الوظائف العقلية وظائف مخ، ربما يعتقد الفيلسوف الطبيعى فى العقل اللامادى. وبالتالى على حين يكون المادى لا دينيا، ربما يفسح الطبيعى مكانا للسدين \_ ديسن بالسه مستريح ومن دون آخرة. وهذا الاختلاف له نظير سياسى: على حسين لسم يوجد أبدا إمبر اطور إبيقورى، كان هناك إمبر اطور رواقى ألا وهو ماركوس أوريليوس، وكان أحد وزراء نيرون هو الفيلسوف الرواقى سنيكا. وبإيجاز، المذهب الطبيعى مشاكس ولكنه غير مؤذ من الناحية السياسية، على حين أن المادية ملزمة بإضعاف أى نظام حكم يقوم على الإيمان، وهذا هو السبب فى أنها عانت ضغطا سيئا منذ أيام أفلاطون.

خلاصة القول أن المادية الكلاسيكية، شأنها فى ذلك شأن المذهب الطبيعى، فيزيائية أو كيميائية فيزيائية، وبالتالى عرضة لاتهام التمام، أعنى كونها غير قادرة على أن تقدر القيم العليا حق قدرها. غير أنها تمتاز بميزة الوضوح، وخاصة ميزة اجتناب العناوين الفرعية الزائفة للجدل الهيجلى، الذى سوف ننتقل إليه مباشرة.

## ٧-٧ المادية الجدلية

الصورة التالية من المادية التى اكتسبت شيئا من الرواج هــى الماديــة الجدلية dialectical materialism، ووضع مخططها فريدريش إنجلز فى عام ١٨٧٧. وكان المراد من هذه الأنطولوجيا أن تكون نظيرا ماديــا "لمنطـق" هيجل. وارتكزت، مثل منطق هيجل، على مفهوم الصراع conflict (التناقض contradiction)، وأصبحت جزءا من الإيديولوجيا السشيوعية فسى القسرن العشرين. وبالتالى عانت من الاستقبال المتضارب لهذه الإيديولوجيا: فقد تسم قبولها بوصفها المعتقد الرسمى فى المنطقة السوفينية، وتم لعنها وتجاهلها بالطريقة الدوجماطيقية ذاتها فى مكان آخر. ومارس الماديسة، الماركسية وغير الماركسية، المؤرخون البريطانيون والفرنسيون أصحاب الاعتبار فى منتصف القرن العشرين، ومارسها بعد ذلك بعض علماء الأنثروبولوجيا وعلماء الآثار البريطانيون والأمريكيون الشماليون، بداية من جوردون تشابلا ومارفن هاريس، وكان كلاهما واسع الاطلاع.

ولطالما اتهمت المادية الجدلية بصورة ممائلة بكونها إيديولوجيا، وتبعا لذلك تم رفضها على الفور . وبالفعل إنها خطيرة لو اخترقت الأنطولوجيا. قام كارل ماركس وفريدريش إنجلز بترقيع المادية الجدلية من مادية القرن الثامن عشر ومادية فيورباخ، من جهة، والجدل الهيجلى من جهة أخرى. (انظر ، مثلا، 2018 cmforth 1954; Engels 1940, 1954; Shirokov 1937; Wetter 1958). وعند النظرة الأولى، نجد أن هذا التركيب يتمتع بمزايا المادية الكلاسيكية والدينامية عند هيجل (أو ميتافيزيقا التقدم). وعند الفحص الدقيق، يتبين أن المادية الجدلية ملتبسة بالإضافة إلى أنها لا هى مادية تماما ولا متسقة مع العلم الحديث. ودعنى أقيم لك الدليل على هذه الاتهامات.

وسوف أعرض عليك فيما يلى بعض حالات اللبس البارزة جدا للمادية الجدلية (Bunge 1981). اللبس الأول: الجمع بلا تمييز للتناقض المنطقى مع التضاد والنزاع الخاص بالوجود الحقيقى، والكلام الناشئ بوصفه نتيجة عن "المنطق الجدلى" الذى سوف يشمل المنطق العادى بوصفه نوعا من التقريب البطيء. وصراع التناقض مع التضاد الخاص بالوجود الحقيقى والمسشروع (المقطوع) لبناء منطق جدلى هى معا أمور يمكن فهمها فى سسياق مسذهب هيجل، حيث كل الموجودات مثالية، ولذلك "كل شيء واقعى عقلسى، وكل شيء عقلى واقعى". ولكن حالات اللبس هذه لا يمكن التغاضى عنهسا علسى ضوء المنطق الرياضى، الذى لا تنطبق قوانينه إلا علسى المحمسولان والقضايا، وعلى ضوء العلم الواقعى، الذى تنطبق قوانينه علسى الأشسياء المادية إن لم يكن على وجه الحصر فعلى وجه التقريب فقط.

اللبس الثانى للجدل المادى هو ما يسمى القانون الثالث للجـدل، أعنى "تحويل الكم إلى كيف والعكس". وهذا التحويل مستحيل تماما. والمراد بهـذه العبارة غير الملائمة هو أن تغييرات كمية معينة تسبب كيفيات (خـصائص) جديدة، وأن هذه الكيفيات تكون متبوعة بنماذج كمية جديـدة. علـى سـبيل المثال، عندما تتمو قرية لتصبح مدينة، يتغير نوع الحكم السياسى، بوصفه نتيجة ربما يتحكم فيها نمو السكان. والمثال السابق هو مجرد مثال للانبثاق، وظهور الجدة الجذرية بوصفها ملمحا لربط شيئين واقعيين أو أكثر. (وتعالج نظرية التعقيد المسماه هكذا الانبثاق فى حالة الأنظمة المكونة من عد ضخم من العناصر).

ويقرر القانونان الآخران للجدل أن كل موجود هو "وحدة فى الأضداد"، وأن كل تغيير يأتى من التناقض أو "صراع" هذه الأضداد. والفرضان معا كاذبان، الفرض الأول كاذب، ويثبت ذلك وجود كمات quanta أولية (لا تتجزأ) مثل الإلكترونات والفوتونات. بالإضافة إلى أن العبارة التى نناقشها تؤدى إلى تراجع لا نهائى. وبالفعل، كل واحد من المتحادين، موضوع البحث لا بد من أن يتألف بدور ، من متضادين و هام جرا بلا نهاية. والفرض الثاني، المتعلق بمصدر كل تغير ، تكذبه كل حالات التعاون مع الطبيعة وفي المجتمع معا. على سبيل المثال، ترتبط الذرات لتكوين جزيئات، وترتبط هذه الجزيئات لتكوين السوائل أو الجوامد. ويتعاون الأشخاص لتكوين عسائلات، وشركات تجارية، وعصابات، وأنظمة اجتماعية أخرى. وفي الحقيقة ربمسا يظن أن كل موجود إما أن يكون نظاما أو عنصرا في نظام. وهذا بطبيعة الحال هو الفرض الأساسي للأنطولوجيا النسقية (1978 عام). ومع ذلك دعنا نعد إلى حالات لبس المادية الجدلية.

اللبس الثالث المهم هو الذى يحدث بين "المتغير" و"النسبى". ويظهر هذا اللبس فى العبارات المتكررة من قبل إنجلز ولينين، والقائلة إن "المعرفة برمتها نسبية" ويعنى مؤقتة بدلا من خالدة. وهذا اللبس لا ضرر فيه عندما يتعرض له، وعندما يكتب عن "التقدم من النسبى إلى المطلق"، يعنى من الخصائص والقوانين المتغايرة إلى الخصائص والقوانين غير المتغايرة \_ أى من الموضوعات التى تصح بالنسبة لإطار مرجع معين إلى الموضوعات، مثل القوانين الأساسية وسرعة الضوء فى فراغ، التى تصح بالنسبة لكل أطر المرجع. ولكن هذا اللبس عندما يرتبط بدعوى ماركس القائلة إن المعرفة يبدعها المجتمع ككل، بدلا من الأفراد أو الجماعات، فإنه يؤدى بسهولة إلى النسبية الأبثروبولوجية والإبستمولوجية، وهى إحدى كوارث مابعد الحداثة.

وأخيرا، خلط الماديون الجدليون جميعا، ولينين على وجه الخـصوص، المادية التى هى دعوى أنطولوجية فى الأساس، بالواقعية التى هى عائلة من النظريات الإبستمولوجية. ومع ذلك ربما يكون المرء نفسه واقعيا ولاماديـا، أو لاواقعيا وماديا. وفى الحقيقة هناك أربعة تركيبات ممكنة لهذه المدارس: مادى واقعى م و (مثل ديمقريطس) مادى لاواقعى م و (مثل نبنشه) لامادى واقعى م و (مثل الأكوينى) لامادى لاواقعى م و (مثل كانط) دعنا نفحص الآن اتهامى بعدم الاتساق. إن المادية الجدلية، بعيدا عسن ل تكون واحدية، نثائية فى فلسفة العقل والأنطولوجيا الاجتماعيسة معسا. والسفي المحقق أنها تعتبر أن العقل لامادى وتنظر إلى المجتمع بوصفه مؤلفا مسن تبنيه فوقية روحية" ترتكز على "بنية تحتية مادية". والدعوى الأولى واضحة فى شجب لينين لتقرير جوزيف داتيزن بأن الأفكار مادية "إذا وضع مثل هذا التضمن، فسإن التعارض الإبستمولوجى بين العقل والمادة، والمثالية والمادية – التعارض السنى يصر عليه داتيزن نفسه – يفقد المعنى تماما" (1947, 251).

وبصورة عارضة، انتقد الوريث السياسى الذى ورث لينين هذا التعارض، وأعاد ابتكار الواحدية المحايدة بصورة غير متوقعة، أو وجهة نظر الوجه المزدوج التى اقترحها سينسر بوصفها بديلا للمادية والمثالية معا. ويرى ستالين أن العقلى والمادى صورتان مختلفتان للظاهرة نفسها ـ كما يخبرنا روزنتال ويودين (1945) فى مادة "الثنائية" فى قاموسهما الموثوق عن الفلسفة الماركسية السوفيتية. ولكن بعد عقدين تم محو اسم ستالين من العمل نفسه، ومعه خلط المادية بالواحدية المحايدة المحايدة (Rozental and Yudin العمل نفسه، ومع خلط المادية بالواحدية المحايدة المحايدة (1967. ومع ذلك دعنا نعد إلى معلم ستالين.

عندما علق لينين (82 Enin (1981, 82) على منطق هيجل خطاخو إضافية فى الاتجاه المادى نفسه: إذ انتقل من النتائية إلى الثلاثية. وبالفعل قرر الدعوى ذاتها التى روج لها بوبر (1967) بعد نصف قرن تحت اسم "العالم ٣". يقول لينين :"يوجد بالفعل، وبصورة موضوعية، ثلاثة أعضاء: (۱) الطبيعة؛ (۲) الإدراك البشرى= المخ البشرى (بوصفه المنتج الأعلى) الطبيعة ذاتها)؛ و(۳) صورة تأمل الطبيعة فـى الإدراك البـشرى. وهـذه الصورة تتألف على وجه الدقة من المفاهيم والقوانين والمقولات، وهلم جرا". وإضافة الواحد إلى هذا الثالوث سوف يؤدى إلى الكسمولوجيا الروحية عنـد أفلوطين. وليست هذه هى المرة الوحيدة التى نجد فيها لينين قد سبق بـوبر، وإنما أشار لينين أيضا فى عام ١٩٠٨ إلى ما أعلنه بوبر فى عام ١٩٥٢: أن باركلى كان سلفا لماخ. وليس من شك فى أن هذه مجرد مصادفات. ولكنها لابد من أن تجبر المعجبين ببوبر على أن يكونوا أكثر نقدا.

والشيء الذى لا يدعو إلى الدهشة أن تكون الثنائية العصبية النفسية هى فلسفة العقل الروسية الرسمية وأن ترفض دعوى التطابق العصبى (أو المادية) بوصفها عينة من "المادية المبتذلة" كما يخبرنا جاروتشيفسكى (قامادية) بوصفها عينة من "المادية المبتذلة" كما يخبرنا جاروتشيفسكى في المادية) بوصفها عينة من "المادية المبتذلة" كما يخبرنا جاروتشيفسكى (80) Jarochewski (1975, 168) ونظيرتها المجرية العصبى في المجلة الروسية (1979) Filosofskie naukie ونظيرتها المجرية العصبى (20) تعرض لانتقادات عديدة بسبب نقده للثنائية. والشيء المهم أنه على حين يحتمل أن يكون السوفيتى الذى انتقدنى خبيرا بالماركسية، فإن الشخص الذي انتقدنى في المجلة المجرية للفلسفة الماركسية كان عالم الأعصاب الذي انتقدنى واليا.

ومع ذلك انتقد بعض الماديين الجدليين بحق كثيرا من الفلسفات الروحية واللاواقعية. على سبيل المثال، انتقد إنجلز مجموعة من حالات اللبس والخطأ لدى يوجين دوهرنج. ولكن هذا كان باحثا مستقلا غامضا وهدفا سهلا. وكان من المفيد إلى حد كبير لو أن إنجلز واجه الفلاسفة الأعاظم أثرا فى عصره متل شوبنهور وكونت ومل، بالإضافة إلى أشباه الفلاسفة الشعبيين للغاية متل نيتشه وسبنسر. وانتقد لينين فى كتابه المادية والمـذهب النقـدى التجريس ١٩٤٧ التصورات السيئة المثالية لمجموعة من الفيزيائيين البسارزين فى عصره. وبينما كانت بعض انتقادات لينين تصيب الهدف، نجد أن الإجراء الذى اتخذه كان دوجماطيقيا بدلا من أن يكون علميا: إذ يعادل وضع عباران عنيفة فى الصيغة "هذا خطأ لأنه يتعارض مع إنجلز"، ويتهم المثاليين بكونهم "خدم البورجوازية". والشيء الذى يدعو إلى الأسف أن معظم أسانذة الفلسفة السوفيت يتبعون هذا المثال، الذى ضربه أو لا رجال الدين منذ ألفى عام.

وخلاصة القول أن المادية الجدلية ضبابية بدلا من أن تكون دقيقة، وأن معظم أطروحاتها المفهومة غير متسقة مع العلم الحديث. والأسوأ من ذلك أن الماديين الجدليين، رغم أنهم يعلنُون حبهم للعلم، تسراهم يواصلون العلم بصورة نموذجية بطريقة دوجماطيقية. وحتى كبار العلماء، مثل الفيزيائى جون برنال وعالم الأحياء هالدان، وقعوا تحت سحر الدجال تروفيم ليسينكو فقط لأنه كان تحت حماية ستالين. الأمر الذى أثبت بصورة عارضة ا الخبرة العملية هى حصانة غير كافية ضد العلم الزائف. والمعرفة العلمية فقط بالإضافة إلى التأمل الفلسفى الدقيق (والمنهجى على وجه الخصوص) يمكن أن تلقحنا ضد هذا الوياء.

٣-٧ المادية التاريخية والأسترالية

دعنا الآن نلقِ نظرة عامة على مدرستين ماديتين لهما نطاق مح<sup>دود.</sup> أكثر من المدارس التى نوقشت من قبل فى هذا الفصل، ألا وهما المادي<sup>ـة</sup> التاريخية والمادية الأسترالية. والمادية التاريخية، التى اقترحها فى الأصل ماركس وإنجلز من دون أى لغو جدلى، هى الأنطولوجيا الاجتماعية وفلسفة التاريخ التي ترى أن المحركات الأساسية للمجتمع هي الحاجة الأحيائية والاهتمام الاقتصادي بدلا من الأفكار .

وهذاك صورتان أساسيتان من المادية التاريخية: لاسياسية وسياسية. والدارسون للمجتمع الذين يبدءون بالسؤال كيف يدبر الناس حياتهم، بدلا من السؤال عن اعتقاداتهم ومر اسمهم ونظامهم السياسى، يوصفون بالماديين التاريخيين. وعلى هذا النحو، فإن ابن خلدون وأعضاء مدرسة الحوليات الفرنسية مثل فيرناند بروديل، ومارك بلوك، ولوسيان فيفر، بالإضافة إلى الأمريكى إيمانويل فالرشتاين، ربما يقال إنهم مارسوا مادية تاريخية، تماما مثل الماركسيين البريطانيين ايرك هوبز باوم، وإدوارد طمسون، وايريك وولف. (انظر مثلا 1907 Braudel 1969; Hobsbawn).

والميزة العظيمة للماديين التاريخيين أصحاب الحوليات هى أنهم بعيدا عن أن يكونوا اقتصاديين، قد مارسوا ما سموه التاريخ الشامل. ويجوز أن يسمى أيضا علم التاريخ النسقى systemic historiography، لأنه يمتد من البيئة الجغرافية، والديمو غرافيا والتجارة الخارجية إلى أمور الحياة اليومية مثل الجنس والذوق فى الطعام، سواء كان فى قرية بيرينية صنغيرة فى مونتايو أم فى الحوض المتوسطى الواسع: ومذهبهم مثل مذهب ابن خلدون هو المادية النسقية. وبصورة عارضة، كان جوزيف ستالين، المنتحل لقب المادى التاريخى، مثاليا تاريخيا، لأنه تمسك بأن الناس تحركهم فى المقام الأول الاعتبارات السياسية و الأخلاقية والروحية (1958, 219). وقل مثل ذلك عن الماركسى انطونيو جرامشى الذى اهتم بالأفكار والسياسة أكثر من اهتمامه بما يسمى الأساس المادى للوجود.

وتمتاز المدرسة المادية التاريخية بميزتين عظيمتين. فأما أولاهما، فهي أنها قدمت أول ما قدمت في وقت كانت فيه الفلسفات العالمية المسيطرة هي الهيجلية الجديدة، وهي فرع من المثالية الموضوعية، والكانطيسة الجديدة، وهي صورة من المثالية الذاتية. زد على ذلك أن ماركس وإنجلز افتر سا النظر إلى الاقتصاد أولا، والنظر إلى كل شيء اجتماعي من منظسور تاريخي، ومن ثم النظر إليه بوصفه زائلا بدلا من أن يكون خالدا. وهمذا الاقتراح أصيل ومثمر على نحو ضخم. والرأى عند جيفري براكلاو (1979) (64، الباحث غير الماركسي، أنها "النظرية الوحيدة المتسقة لتطور الإنسان في المجتمع، وبهذا المعنى الفلسفة الوحيدة للتاريخ، التي تمارس تأثيرا يمن إثباته في عقول المؤرخين اليوم". والتأثير الماركسي في علم الآثار، الواضح في عمل جوردون تشايلد وعلم الآثار السوفيتي على وجه الخصوص، كان قويا وإيجابيا بصورة متساوية (Trigger 2006) \_ وفي تعارض تام مع الرقابة الماركسية على حالات التقدم في الفيزياء والكيمياء والأحياء وعلم المنفس وعلم الاجتماع.

ويعتقد على نطاق واسع أن ماكس فيبر عدو ماركس لأنه ادعى انباع ريادة الفيلسوف المثالى فلهلم دلتاى المدافع عن طريقة التأويل (الفهم). ولكن عمل فيبر الأساسى لم يكن متماسكا على نطاق واسع مع فلسفته المعلنة (Bunge 2007a)؛ أما أهميته فكانت أمرا مبالغا فيه بصورة كبيرة لأنه لم ي<sup>قم</sup> شخصيا أبدا بإدارة بحث تجريبى، واجتنب كل الحركات الاجتماعية العظي<sup>ة</sup> فى عصره: القومية، والعسكرية، والتمسك بالديمقر اطية، ونقابات العمال والنزعة الاجتماعية والنسوية، والعلمانية، والتحول فى الصناعة والع<sup>4</sup> اليومية من خلال العلم القائم على التكنولوجيا، وظهور الإمبر اطورية الألمانية قبل كل شيء، بالإضافة إلى العولمة من خلال الاستعمار. والرأى عندى أن الرواج الحالى الذى يحظى به فيبر يدين لمعرفته الضخمة الواسعة ولآرائه المحافظة أكثر مما يدين لإسهاماته الأصلية فى العلوم الاجتماعية. وبسبب أسطورة أنه كان عدوا لماركس، كان فيبر المستفيد من الحرب الباردة، وهى العملية السياسية ذاتها التى مزقت مدرسة الحوليات وقضت عليها فى آخر الأمر.

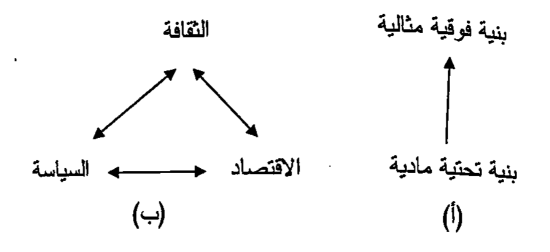
ولكن المادية التاريخية الماركسية أفسدتها ثلاثة عيوب خطيرة. فأما العيب الأول فهو أنها لم تقم على بحث أصيل، وفى حالة إنجلز على وجه الخصوص. فكتاب إنجلز الرائع أصول العائلة (1884) على سربيل المثسال، اعتمد اعتمادا حصريا على العمل الميدانى الذى قام به لويس هنرى مورجان وهو رائد فى الأنثروبولوجيا التطورية. وأما العيب الثانى للمادية التاريخية الماركسية فهو أنها انغمست فى نبوءة: إذ زعمت أن النزعة الاجتماعية محتومة، وبالتالى شجعت عن غير قصد السلبية السياسية. ولقد تعلمنا عند الخسارة الكبيرة أنه لا شيء فى التقويم، سواء كان اجتماعيا أم أحيائيا، يكون محتوما: إذ توجد أحداث عارضة من كل الأنواع بالإضافة إلى الابتكارات والأفكار الجديدة التى لايمكن التتبؤ بها مثل الأسلحة الذوية، وعلم المعلومات، والتحول إلى حق الطبقة العاملة.

والعيب الثالث للمادية التاريخية عند ماركس وإنجلز هو أنها لـم تكـن مادية على نحو متماسك، ما دامت قد افترضت أن المجتمـع ينقـسم إلـى طبقتين: بنية تحتية مادية (أو اقتصادية) وبنية فوقيـة روحيـة (أو ثقافيـة-

.

سياسية) (Engels 1954). وأنا أؤكد أن المادى المتسق سوف ينظر إلى المجتمع الكامل بوصفه نظاما ماديا، مع أن المجتمع يتألف من أنظمة فرعة مادية بصورة متساوية، ومن بينها ثقافته (1981 Bunge). وفى المجتمعان التقليدية تكون علاقات القرابة و"الهويات" العرقية حاسمة، وبالتسالى يتحد الناس فى قبائل وعشائر أو مجموعات عرقية. وعلى العكس تتسئل المجتمعات الحديثة بصورة أساسية عن طريق أنظمة فرعية من ثلاثة أنواع: الاقتصاد، والسياسة، والتقافة. والمفهوم المادى المتماسك للمجتمع يعتبر كمل الأنظمة الفرعية الثلاثة أشياء عينية. وعلى وجه الخصوص، الثقافات (بالمعنى الاجتماعى) أنظمة مادية لأنها تتألف عن طريق أشخاص واقعيسين ينتجون سلعا ثقافية أو يتبادلونها، من القصائد والنظريات إلى مسودات التصميم المعيارى وطرق إعداد الطعام، من خلال قنوات الص عنينية (Bunge 1981).

وفى صورته الماركسية نجد أن انقسام البنية التحتية \_ البنية الفوقية جاء بمسلمة إضافية نقول إن البنية الأولى تحرك الثانية، وتعمل علاوة على نلك بوصفها محركا لا يتحرك. ولكن فى الأنطولوجيا العلمية لا توجد أجزاء قابلة للانفصال حتى وإن كانت قابلة للتمييز بطبيعة الحال. والأنطولوجيا العلمية الاجتماعية سوف تعالج الأنظمة الفرعية الثلاثة المذكورة آنف بصورة متفاعلة. وعلى وجه الخصوص، لن يعمل الاقتصاد وفقا لنظام الحكم والثقافة فقط، وإنما سوف يخضع أيضا لمدخلات سياسية وتقافية. على سبيل المثال، في المجتمع المعاصر كل حركة سياسية إما أن تدعم التجارة أو تضر بها، ولن نتخذى الصناعة فقط بالعمل ورأس المال، وإنما تتغذى بالتكنولوجيا أيضا، والتى تعتمد بدورها على العلم. فكر فقط فى أثر الإلكترونيات فى كل فروع الاقتصاد. انظر الشكل ٧–١.



شكل ٧-١ (أ) وجهة النظر الماركسية للمجتمع (ب) وجهة النظر النسقية للمجتمع.

وأخيرا، أقول كلمة عن الفلسفة المادية في العقل التي اقترحها الفلاسفة الأستر اليون مثل أوليان بليس (1956) وجاك سمارت (19366) وديفيد أرمسترونج (1968). وحاول الثلاثة جميعا البرهنة على ما سموه (مادية أرمسترونج (1968). وحاول الثلاثة جميعا البرهنة على ما سموه (مادية الحالة المركزية) وهي نظرية الهوية (التطابق) identity theory القديمة، والتي ترى أن كل العمليات العقلية هي عمليات للمخ (انظر انظر الم 1969)، وتقرر على وجه الخصوص أن الوعي "عملية يفحص فيها جانب من المخ جانبا آخر من المخ" (Armstrong 1968, 94).

وجاءت هذه الوجهة من النظر على غير توقع بوصفها نسمة من الهواء الطلق، وذلك فى وقت كان فيه معظم الفلاسفة لا يزالون يأخذون حذرهم من الميتافيزيقا، ويميلون إلى الشك فى المادية، ويؤيدون الـسلوكية وفلـسفتها، أعنى الوضعية المنطقية. واعتبرت الوضعية المنطقية مشكلة العقل والجس مشكلة زائفة، ما دامت قد رأت أن كون السشيء ماديسا يسسلوى إمكانيسة الإحساس". وكان هربرت فايجل (1967) هو الوحيد الذي نجا مسن جماعية فيينا ليتناول المشكلة نتاولا جادا ويسمى نفسه واحديا. غير أنه لم يكن مادبا: إذ تبنى فايجل الواحدية المحايدة neutral monism (أو نظرية الوجه المزدوم double-aspect theory التي تعلمها من برتراند رسل. ولقد اتخذ هذا الموقف لأنه تناول مسألة العقل والجسم بوصفها مشكلة إبستمولوجية، وليس بوصفها مشكلة أنطولوجية. وكان يرى أن هناك وجهتين مــن النظــر أو طــريقين مشروعتين بصورة متساوية لوصف الخبرات العقلية: طريقة مركزية الذان وطريقة بين الذاتية. ولكن الواحدية المحايدة لا تتبنى موقفا محددا، لأنها لا تخبرنا ما عسى أن يكون العقل. ومن ثم لا تساعد الباحث الذي يرغب في تفسير الرؤية والوهم أو الألم، لأن التفسير هو كشف النقاب عن آلية. والآلية هي التي تحدد ما يكون عليه نظام عيني (Bunge 2006a). ومع ذلك دعنا نعُد الى الفلاسفة الأستر اليين.

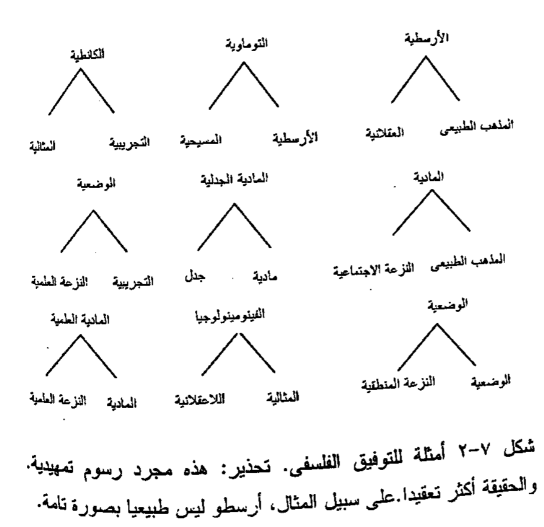
يمكن إدراك نقائص المادية الأستر الية بسهولة مع نظرة بعدية. أولا، قصرت نفسها على فلسفة العقل: وحتى وقت حديث لم تقل شيئا عن المكان أو الزمان والسببية أو المصادفة؛ ولم تقل شيئا عن الحياة والمجتمع أو المصنوعات. ولم تقترح أيضا تعريفا دقيقا وصحيحا لـ "المادة"، سوى أن تخبرنا بأنها ما تبحثه الفيزياء. وخمن سمارت (Smart 1963a, 651) أيضا بأن نقاط المكان ـ الزمان ربما تكون كائنات نهائية للفيزياء ـ حتى وإن لم تكن ذات خصائص فيزيائية. ثانيا- ونتيجة لما سبق، لم تضع المادية الأسترالية مشكلة العقل والجسم فى سياقها الميتافيزيقى الواسع. ومن ثم لم تستخدم سوى أفكرار المعرفة العادية عن الشيء، والحالة، والعملية أو السببية. على سبيل المثال، تمسك بليس بأن الحوادث العقلية "مؤلفة" من حوادث فيزيائية، ولكنه لم يقدم تصورا واضحا لعملية التأليف.

ثالثا- ساوى الماديون الأستر اليون بين "المادى" و"الفيزيائي"، وبالتـالي اعتبروا الأمخاخ وأجهزة الكمبيوتر أنظمة فيزيائية، على حسين أن الأولسي أحيائية والثانية اصطناعية في حقيقة الأمر. ومن ثم لم يكونوا متلهفين علي التعلم من علم الأعصاب، والأحياء التطورية، وعلم النفس التطوري أو علم النفس الاجتماعي. وتبنى سمارت (Smart 1963b) أيضا دعوى لا مترى القائلة إن "الإنسان آلة". وبالتالي رفض هؤلاء الماديون انبشاق ونتظيم المُستويات، واحتفظوا بالولاء الميكانيكي بأن الأحياء سوف ترد فــي آخــر الأمر إلى الكيمياء، وترد الكيمياء بدورها إلى الفيزياء. كانت فلـ سفتهم فـــي ألعلم ردية بصورة جذرية. ومن ثم كانت مسألة ولاء أكثر من كونها حقيقة علمية. ولكن كل هذا كان في الماضي. أما الفلسفة الأسترالية فـ وقتتـ ا الحالى فهى في قبضات ميتافيزيقا العوالم الممكنة. وتخلب أرمسترونج (1997) أيضا عن المادة، إذ نراه يتمسك بأن المكونات الأساسية للعالم هـ. سير الأحوال states of affairs \_ كما لو كانت هذه المكونات توجد بمصرف النظر عن الأشياء المادية. وخلاصة القول أن المادية الأسترالية تخلصت من الطابع المادى بسبب الافتقار إلى التغذية العلمية.

الله ومع ذلك، لا بد من أن ننسب إلى الماديين الأستراليين أنهم أحيوا الإهتمام بالمادية، ورفضوا التصديق بالثنائية العصبية النفسية. وبإيجاز، اجتمعت لديهم مزايا وعيوب المادية الميكانيكية (أو المبتذلة). وسوف نحاول البرهنة على أن المادية العلمية تتغلب على نقائص المادية الأخيرة في المجال والعمق والدقة.

٧-٤ المادية العلمية: المنبثقة، والنسقية، والقائمة على العلم

أنا أعتبر أن المادية العلمية scientific materialism هى اندماج للمادية مع النزعة العلمية scientism، أو الدعوى القائلة إن كل ما يمكن دراسته ينم بحثه بحثا جيدا باستعمال المنهج العلمي ي 301; Bunge 1977a, 1979a, 1981; (لتوفيق الفلسفى. انظر الشكل ٧-٢.



وظهر اسم المادية العلمية في عام ١٨٥٠ تقريبا. وكانت تمثل عمل لودفيج بوخنر وهاينريش وسيزولب وجاكوب مولشت وكارل فخت (انظـر Engels 1940, 1954; Gregory 1977). ولقد أعجب الأربعة بالعلم الطبيعي، ولكن مواشت وحده تدرب بوصفه عالما ولم يتجاوز أى واحد منهم المادية الميكانيكية الرائجة والتجريبية. وكانت كتاباتهم شعبية إلمي أبعد الحدود، وبخاصة كتاب بوخنر القوة والمادة، الملقب بالكتاب المقدس للمادية. ولقد رفضوا على نحو مؤثر التصديق بالدين والنزعة الروحية وفلسفة الطبيعية عند جوته وهيجل وشلنج: وقدموا المذهب الطبيعي ومكانة العلم فـــي نْقَافـــة شعبية. غير أنهم لم يتمتعوا بالأصالة، فقد كانوا ميكانيكيين في وقت أخـــنت فيه الميكانيكية سبيلها إلى الزوال في الفيزياء، ولم يقترحوا أي مــشروعات بحثية. ولكى يمارس الماديون تأثيرًا في العلم كان لا بد لهم من أن يظهروا أوراق الاعتماد العلمية ولابد من أن يسعوا إلى حل بعض المشكلات الفلسفية المحيرة التي تعوق تقدم العلم في عصر هم.

وتتمتع المادية العلمية المعاصرة، كما أراها، بخمس مزايا مميزة، من الواضح أن أولى المزايا هى المادية: إنها تتمسك بأن كل الموجودات مادية. وهى دينامية مع أنها ليست جدلية: كل شيء قابل للتغيير، ولكن لا شيء يكون اتحادا للأضداد، والتعاون مهم تماما مثل النزاع. وهى نسقية مع أنها ليست كلية. وبالتالى هى انبثاقية، ما دامت خصوصية الأنظمة أنها تملك خصائص تفتقر إليها مكوناتها. وهى علمية ومن ثم نقدية وتعمل على منتج دائر بدلا من منتج منجز.

ويشترك كثير من الماديين في ثلاثة أو أربعة من هذه المبادئ. ولكــن الدعوى الثانية القائلة لا شيء يوجد خارج الطبيعة أو المجتمع هــى ســمة

مميزة للواقعية العلمية. وهذا توسيع ضمني للواقع، ليــشمل المــصنوع إ الإصطناعي بالإضافة إلى الموجود أو الطبيعي، ويؤكد الانبثاق ويقترح كونا متعدد الطبقات وقيدا ملازما للخطة الردية. (انظر مـــثلا 2003a Bunge). والمادى العلمي المبكر هو البارون المؤثر ثيري دي هولباخ (1770, 1773)، وأول مادى نسقى يؤكد الانبثاق بالإضافة إلى النزعة العلمية هـو روى وود سلرز (1970).

وما دامت المادية العلمية أنطولوجيا، فإنها ملائمة لكل مجالات البحين مع الاستثناء الوحيد للعلوم المصورية، لأنه لا المنطق ولا الرياضيات يتعاملان مع العالم الواقعي، وهما متحرران تماما من الأنطولوجيا. وهـذا التقرير يبدو واضحا، ومع ذلك يتم إنكاره أحيانا، إلى درجة أننا لا بد من أن نبحث الافتراضات المسبقة الأنطولوجية للعلوم الواقعية، وتسمى أيضا العلوم التجريبية والطبيعية والاجتماعية الأحيائية والاجتماعية. دعنا نبدأ بمعالجـــة ثلاثة أشياء غير سوية لا أمل فيها: المنطق المادى، والرياضـــيات الماديــة، وعلم الدلالة المادي.

المنطق والرياضيات المادية: سيكون المنطق والرياضيات مـــن علــوم الوجود العامة إلى حد بعيد. والإعلان الأول لهذا المذهب تجده عند أرسطو. وبعد ذلك بألفى عام فى الوقت الذى كان فيه الوضعيون المنطقيون يجتازون مرحلتهم الفيزيائية، قرر عالم الرياضيات السويسرى المنسى بــشكل ظــالم فرديناند جونزيت (1937) أن المنطق هو "فيزياء الشيء التعــسفي". وهــذا الرأى له نصيب ضئيل من الصدق: كل النظريات المنطقية الكنيرة هـى بالفعل علوم للموضوع التعسفى، وهذا هو السبب فى أنها موضوع محايــد. ولكن صياغة جونزيت تغض الطرف عن الحقائق القائلة (أ) هناك نظريات منطقية كثيرة يهتم المناطقة بابتكارها، على حين توجد من حيث المبدأ نظرية فيزيائية واحدة فقط أكثر صحة بالنسبة لكل فئة من الأشياء الفيزيائية. (ب) المنطق، على خلاف الفيزياء التى تستخدم اختبارات تجريبية، متحصن لهذه الاختبارات. (ج) الطاقة، وهى الخاصية الفيزيائية العامة، ليست خاصية للموضوعات المجردة، مثلما أن الاتساق، وهو الأمنية العامة مابعد المنطقية، لا يمكن أن يكون ملمحا لأى موضوعات فيزيائية.

لقد اقترح عالم الرياضيات البارز ساوندرس ماكلين (1998)، المؤسس المشارك لنظرية الفئة، دعوى دقيقة إلى حد كبير ألا وهي أن الرياضيات هي علم النماذج. وهذا صحيح، ولكن فيما يتعلق بالوجود، لا بد للمرء من أن يميز النماذج (أو القوانين) الصورية من المادية. أو لا، معظم النماذج الرياضية، على سبيل المثال، نماذج نظرية الفئة، ليس لها نظائر معروفة في العالم الواقعي. خذ مثلا العبارة القائلة إن رسما بيانيا معينا تبادلي، تجد أنها لا تملك معنى فيزيائيا، وإنما تقول فقط يمكن جمع خريطتين لتشكيل خريطة ثالثة. ثانيا، كل النماذج الواقعية تتضمن خصائص، مثل كمية التحرك، والتكافؤ، والوراثة، والتي لا يمكن أن تملكها الموضوعات الــصورية بــأى ـ حال. على سبيل المثال، ليس من المعقول أن نتساعل ما لف العدد وما طاقته وما أسلافه التطوريون وما سعره، وقل مثل ذلك عن المؤثر . ومع ذلك فـــإن دعوى ماكلين لها نصيب من الصدق، أعنى أن إضفاء الطابع الصورى على النماذج الواقعية (القوانين الطبيعية أو الاجتماعية) يستلزم نماذج صورية. وبعبارة أخرى يتطلب النطبيق العلمي للمفاهيم الرياضية إضافة فروض دلالية، أعنى الصيغ في صيغة "التركيب ت يمثل موضوعا واقعيا و". ومع ذلك فقد وصلنا للتو إلى موضوعنا التالي.

المادية الدلالية semantic materialism هي الدعوى الإسمية الفائلسة ب توجد ترکیبات، و إنما توجد علامات (کلمات وأعداد)، ولا نوجسد مفساهیم وتوجد جمل ولا توجد قضايا. والمؤشر للإسمية nominalism هسو نسسبه حساب الجمل sentential calculus لما يسميه البقية منا حسساب القسضايا propositional calculus. والمؤشر الثاني هو تفسير المحمـولات بومسفيا مجموعات من الأفراد، أعنى فئات. وهذا يعنى خلط المحمولات بماصدقانها. ومن ثم مطابقة الخصائص التي، وإن كانت مختلفة، تملكهــا الموضـوعان ذاتها، كما في حالة "السعر" و"الكمية" في عالم من البضائع من نوع معين. والمثال الثالث للاسمية هو رفض كواين (1953) العنيــد لتأبيــد المعــاني. والمثال الرابع هو الدعوى القائلة إن نظرية العدد تعالج الأرقام (Hilbert and) Bernays 1968,1:21). ولكن بطبيعة الحال الرموز، مثل الأرقـــام (أسـماء الأرقام الكاملة)، ليست موضوعات رياضية، كما ذكرنا فريجه، على خلاف المفاهيم، العلامات لها خصائص فيزيائية وكيميائية، وليس لهــا خــصائص مفهومية. ويسلم كل علماء الرياضيات على نحو ضمنى بالتمييز بين المفاهيم ورموزها عندما يسجلون قواعد الدلالة. مثل "دع R ندل على الخط الواقعي". وبصورة عرضية، تقريبا كل الأعضاء في هذه الفئة بلا اسم، لأن R ليـَـست مما لا يقبل العد، على حين أن فئة الأسماء قابلة للعد. ومن ثم فإن الفيلسوف الاسمى الصارم لا بد أن يطرد الخط الواقعى من عالم الخطاب لديه.

وما دام علم الدلالة هو المعنى والصدق، وهما مفهومان مجردان إلى حد ما، فمن غير الواضح كيف يشرع فى ردهما إلى علم النفس (ومع ذلك انظر الفصل الخامس عشر لتطبيع الصدق الواقعى). وعلى العكس، من الواضـح أن تطبيقات علم الدلالة ليست مستقلة من الأنطولوجيا. على سبيل المشال، تطبيق أى نظرية فى الإشارة يتطلب قرارا يتعلق بطبيعة الأشياء المشار إليها فى موضوع البحث رعلى سبيل المثال، سوف يفترض الفيلسوف المادى أن مفهوم الكتلة يشير إلى أشياء مادية، على حين ربما يزعم الفيلسوف المشالى أنه يشير إلى فكرتنا عن الجسم، والتى هى بدورها فكرة فى ذاتها، وليست كائنا فيزيائيا مستقلا.

تأمل، مثلا، متغيرين ديناميين كميين \_ ميكانيكيين (قــابلين للملاحظـة) يمثلهما مؤثران غير متغيرين أ، ب (مثل الوضع وكمية التحرك، أو مكونات كمية التحرك الزاوى) بحيث أن أب – ب أ = i ج حيث ج مــؤثر ثالــث. (وهذا هو الأصل الرياضي لمبدأ اللايقين عند هيزنبرج).

وتفسير كوبنهاجن لهذه الصيغة هو أنه لا يمكن "ملاحظة" أ، ب فى وقت واحد، أو أنه لا يمكن "قياس" قيمهما الدقيقة فى الوقت ذاته. ولكن هذا التفسير (أو الفرض الدلالى) خاطئ، ما دام لم يرد ذكر أدوات الملاحظة أو القياس فى افتراض أو استنباط قيمة الاختلاف بين أ ب، ب أ. والتفسير الواقعى الصيغ موضوع البحث مختلف تماما: فالخصائص التى يمثلها أ، ب منتشرة بشكل موضوعى بدلا من أن تكون حادة. و هذه الضبابية ملازمة للطبيعة كما بنين من قبل (الجزء ٣-٤). ولا عجب فى أننا لا نستطيع معرفة القيم الدقيقة لله أ، ب فى الوقت ذاته: إذ إنهما لا يوجدان فى الوقت ذاته. وما يمكن أن تفعله أداة القياس هو زيادة حدة (أو "تعريف" أو تحديد) أ عند تحديد قيمة حدة (ب) أو العكس.

والمفهوم المحوري الثاني في علم الدلالة، مفهوم الصدق، هـو بالفعـل عائلة كاملة من المفاهيم: الصدق الصوري (أو الرياضي)، والصدق الواقعي (أو التجريبي)، والصدق الأخلاقي، والصدق الجمالي. وهذه التمييزات دلاية وإبستمولوجية معا، ولكنها تثير مشكلة للفيلسوف المادي. وبالفعل سوف يميل المادي المنسق المبتذل، مثل الاسمى، إلى رفض ليس التمييزات موضوع البحث فحسب، وإنما المفهوم الحقيقي للصدق أيضا، لأنه يـزعم استعمال الرموز بدلا من المفاهيم، والرموز يمكن أن تكون في المتناول أو مزعجبة, ولكنها لا تكون صادقة أو كاذبة. وعلى العكس، لا يواجه المسادى العلمسي مشكلة مع التركيبات: ويتمسك بأنها إبداعات بشرية، وليست كائنات مثالية ذاتية الوجود، حتى وإن كان لا يوجد شيء يمنعنا من أن نتظاهر بأنها تتمنع بوجود مستقل. ولكن المادي لن يعترض على التفكير في القضايا كأنها توجد وجودا مستقلا عن العمليات العقلية المناظرة. وهذا التمييز بالإضــافة إلـــى الحقائق من نوعين معا من الأمور الجديرة بأن توضع بالفعل، ولقد وضعناها في الفصل السادس. ومهمتنا الحالية هي معالجة الجار التالي لعلم الدلالة، أعنى نظرية المعرفة.

واستخدمها حديثا جهاز المخابرات الأمريكية على سجناء جوانتانامو. وبعبارة موجزة، الإدراك عملية للمخ تتأثر بالبيئة تأثراً قويا. وبالتالى ينبغس علسى الإستمولوجيا أن تضفى عليه طابعا اجتماعيا إلى جانب تطبيعسه. وتستبعع المادية هذا التطور، على حين تعوقه المثالية والمذهب الطبيعي. وتجد مزيدا عن الجانب الاجتماعي فيما يلى.

٧-٥ المادى هذا وذاك

نقضى المنهجية المادية، بصورة ممائلة لنظيرها الطبيعى، بأنه لا يجب استحضار اللامادى عند تصميم أدوات الاختبار، مثل أدوات القياس وتركيبها وعملها؛ لأنه لو حدث ذلك، فإن العمليات التجريبية المناظرة ستكون غير جديرة بالنقة. على سبيل المثال، قراءات المؤشر غير المتوقعة سوف يستم تفسيرها فى حدود كائنات مثل الأشباح الضارة، غير الكائنات التى نلاحظها. وفى العلم تفسر الأشياء التجريبية الشاذة فى حدود عوامل طبيعية من قبيل المسودات، وتسربات الفراغ، والتلوث الكيميائى أو الجرائيمى، والتصميم التجريبى الخاطئ، أو انحياز المشاهد. ويعد اللجوء إلى العوامل اللامادية غير علمى، ومن ثم فالمادية لا تفندها الوسائل التجريبية. ولا يثبت هذا أنها دوجماطيقية، وإنما يثبت فحسب أن البحث العلمى يفترض المادية مسقا.

ومع ذلك، نجد من يزعم بين فترة وأخرى أن العلم يكشف عـن فعـل مباشر للعقل على المادة. وأشــهر هـذه المــزاعم بطبيعــة الحــال هـو البار اسيكولوجيا (علم نفس الظواهر الشاذة) الذى يــدعى بحــث التخــاطر وتحريك الأشياء من دون وسيلة فيزيائية وظواهر مماثلة من النــوع ذاتــه. ولكن هذه المزاعم لم يقم عليها دليل قوى موثوق فى أى وقت (انظر Kurz 1985). زد على ذلك أنك لا تتوقع مثل هذا الدليل إذا أخذت علم الأعصاب الإدراكى مأخذ الجد، لأن هذا الفرع المعرف يفترض دعوى التطابق العصبى النفسى ويؤيدها، وهى الدعوى التى ترى أن العمليات العقلية عمليات للمخ، ومن ثم لا يمكن فصلها عن الجسم تماما مثل الأيض. وأنست ترى إذن أن التسامح مع البحث البارسيكولوجى، الذى أوصى به التجريبيون، يمكن أن يؤدى فقط إلى منحهم احتراما لا يستحقونه.

والانحراف الواضح الثانى عن المادية المنهجية هو رؤيــة كوبنهـاجن للنظرية الكمية فى المقياس. وبالفعل وفقا لها لا يكتمل المقياس حتى تتحقـق الملاحظة المناظرة لأداة القياس؛ وما دامت هذه الملاحظة (قراءة الأداة) فعلا واعيا، فيجب على المرء أن يستنتج أن وعى الملاحظ يؤدى دورا حاسما فى السلوك الموضوعى للقياس (London and Bauer 1939, 4).

وأشهر مثال لهذا الدور الفعال المزعوم لوعى الملاحظ فى العالم الفيزيانى هو قطة شرودنجر. لقد زعم أنه ما دام غطاء الصندوق ليس مفتوحا، فإن القطة تكون فى مركب من الحالات الحية والميتة: وفعل الملاحظ سوف يستقط هذا المركب على أى من الحالتين المنكورتين. ولكن الكاميرا الموضوعة داخل الصندوق تسجل نظور حالة صحة القطة من دون ندخل الملاحظ. زد على ذلك أن ميكانيكا الكم لا نتضمن أى متغيرات تمثل الملاحظين ودع عناك حالاتهم العقلية. ويمكن التحقق من هذا عن طريق تبديه ميكانيكل الكم. ونتيجة هذه العملية هى تفسير النظرية موضوعى (واقعى) ومادى، ومن ثم متحرر من العفريات. Bunge 1967b; Perez-Bergliaffa et al., 1993).

ولكن مثل هذه الحجج بطبيعة الحال لن تمنع أى شخص مصمم على أن يخضع العلم لفلسفة غير علمية: إذ يستطيع الجدل بأن نتائج القياسات الكلاسيكية تعتمد أيضا على وعى الملاحظ، ما دامت تتــضمن ملاحظــات. ويستطيع أن يذهب حتى إلى أبعد من ذلك. ويزعم أن كل مرة ينجـز فيهــا فياسا، ويتم اكتشاف إحدى القيم الممكنة نظريا، فإن الممكنات غير المتحققة يتم إرسالها إلى أكوان موازية، ويؤدى نظير الملاحظ الأرضى في كل كون منها قياسا مماثلا (Everett 1957). ولكن هذا جانب من خيال العلم، لأنه بنحرف عن كل قوانين البقاء، وقوانين الطاقة خاصة، وأيضا لأن الأكوان الموازية يتعذر الوصول إليها من حيث المبدأ بعضها من بعض، ومن عالمنا على وجه الخصوص. وبالتالي يكون وجودها فعلا للإيمان بدلا من أن يكون فرضا علميا قابلا للاختبار (Bunge 2006a 97-98). ويــؤدى البحـث فــى العقول بصورة طبيعية إلى علم النفس.

وينكر علم النفس المادى وجود عقول أو نفوس أو أرواح قائمة من غير تأبيد، سواء كانت بشرية أو سماوية. وتذهب المادية الاستبعادية، كما بينا من قبل فى الجزء ٧-١، إلى ما هو أبعد من ذلك، وتتكر أيضا الوجود الفعلـى العمليات العقلية فى البشر والحيوانات الأخرى. (وهكذا ود جـون هارمـان راندال (1958) "قتل العقل" مناما قضى جيمس علـى "الـوعى"). وتتمـسك السلوكية الجذرية، أو علم النفس المثير والاستجابة بهذه الوجهة من النظـر، والتى اتخذت مجراها فى عام ١٩٦٠ تقريبا عندما ظهر علم النفس الإدراكى وعلم الأعصاب الإدراكى. علم النفس الإدراكي نثائي، وليس ماديا، لأن يغض الطرف عن المسخ. وعلى العكس، يتبنى علم الأعصاب الإدراكي (العاطفي) فسرض النطابق العصبي النفسي، الذي يقول إن العمليات العقلية هي عمليات المسخ. (وإن شئت الدقة فقُل إن مجموعة العمليات العقلية تكون متضمنة فسي مجموعية عمليات المخ. وبرموز واضحة، ع ~ م بدلا من ع = م). والسشيء السذي يدعو إلى الأسف أن كثيرا من المؤيدين لهذا الافتراض المادي يعبرون عنه تعبيرا يفتقر إلى الإتقان، وبطرق توحي بتأييد نثائية العقل والجسم، مثل المخ يسبب العقل" (جون سيرل)؛ وبصورة شائعة إلى حد بعيد في الأدبيات العلمية "هذا النظام للمخ يساعد على هذه الوظيفة العقلية (أو يمتلها بمثال عينسي)". إطار أنطولوجي شامل.

أما المادية الاجتماعية (أو الأفضل المتعلقة بعلم الاجتماع) هى وجهة النظر القائلة إن كل مجتمع نظام مادى. وهذه هى وجهة نظر الماديين التاريخيين، الماركسيين وغير الماركسيين معا، بالإضافة إلى وجهة نظر الماديين الثقافيين مثل هاريس (1979) وتريجر (2003). لاحظ الاختلاف بين الماديين الاجتماعيين العلميين والفيزيائيين. يتمسك الماديون الاجتماعيون العلميون، وإن كان بطريقة ضمنية فى غالب الأمر بأن المجتمع، مع أنه مادى، نظام خارج نطاق الفيزياء على نحو غالب، ما دامت مكوناته الأشخاص والمصنوعات ليست فيزيائية. (والتعبير الجديد خارج نطاق الفيزياء الميزياء على أسباء تتجساوز محدى إدراك الفيزياء. ليس فوق فيزيائية لأنها ليست متحررة من قيود الفيزياء مثل بقاء الطاقة). والعلاقات الاجتماعية خارج نطاق الفيزياء أيضا، حتى وإن كان بعض والعلاقات الاجتماعية خارج نطاق الفيزياء أيضا، تتي وإن كان بعض مواملها فيزيائيا مثل قنوات وعمليات الاتصال. تحذير: على حين يغالى المناح الماركسى فى المادية التاريخية فى أهمية الاقتصاد، نجد أن المادية التقافية عند هاريس تبالغ فى أهمية ما هو أحيائى.

المادية اللغوية inguistic materialism تحتفظ بتمييز دى سوسير الكلاسيكى بين الكلام Parole (speech) واللغة عامي المعلمات أو الرموز. حين يكون الكلام حقيقة اجتماعية، فإن اللغة نظام من العلامات أو الرموز. ومن ثم، بينما يدرس أصحاب علم اللغة النظرى اللغات بوصفها أنظمة مجردة، فإن أصحاب علم اللغة الميدانى، وأصحاب علم اللغة العصبى وأصحاب علم اللغة الميدوني، وأصحاب علم اللغة العصبى وأصحاب علم اللغة السيكولوجى وأصحاب علم اللغة الاجتماعى يدرسون وأتباعه يتجاهلون علم اللغة التجريبى، فإن الفرعين من هذا العلم [ النظرى والتطبيقى ] متتامان بالفعل بشكل تبادلى.

والمادية القانونية (أو القضائية) هي حالة خاصة أخرى من المادية الاجتماعية (أو العلمية الاجتماعية). وتتمسك المادية القانونية شأنها في ذلك شأن رفيقتها الإبستمولوجية، الواقعية القانونية، بأن المدونات القانونية هي مأن رفيقتها الإبستمولوجية، الواقعية القانونية، بأن المدونات القانونية هي كتيبات عمل للوجود الاجتماعي المشترك، والتي تتطلب عملا فعالا وتسوية المكونات المنوعة في المجتمع. وتعارض المادية القانونية المذهب الطبيعي القانوني (أو القانون الطبيعي)، وذلك في النظر إلى المعايير القانونية بوصفها اصطناعية أو من صنع الإنسان. ولكنها تعارض أيضا الوضيعية القانونية (مدرسة القوة تصنع الحق) فى التذكير بأنه لا يوجد شيء مطلق حول المعيار الأساسى للنظام القانونى، ما دام كل ما يصنع يمكن أن يكون غير مصنوع أيضا. وتزعم المثالية القانونية (مثل Dwerkin 1986) أن القسانون يفوق كل شيء ـ وهو تقرير يغض الطرف عن الضغوط من أعلى (النخب المتسلطة) والضغوط من أسفل (اتحادات العمال والأحزاب الليبرالية والاجتماعية). وعلى العكس، تتمسك المادية القانونية بأن القانون يطاع فقط عندما لا يزعج صراحة القوى الاقتصادية والسياسية والثقافية، وعندما لا يجعل الحياة اليومية للناس العاديين شاقة جدا. وإلا فإن الناس سوف يحاولون الخروج على القانون. ومثلما كان الحال مع المعايير القانونية فكذلك الحال مع الأوامر الأخلاقية التي سوف نتحول إليها الآن.

وتبرهن المادية الخلقية moral materialism على أن الأخلاقية هى لب لباب جماعتا الاجتماعية الباقية، وأن المعايير الأخلاقية لا بد من أن تيسس الوجود والوجود المشترك. وبالتالى تكون علمانية أكثر من كونها دينية: فالمادية الأخلاقية تفرض علينا، مثل طريقة سبينوزا، احترام رفاقنا من البشر بدلا من الكائنات اللامادية التى تقع خارج الأرض، بوصفه أمرا لا سبيل إلى تحقيق، وأن نقدم تضحيات ممكنة ومفيدة مثل التطوع لأسباب جيدة، بدلا من تبديد الثروات فى طقوس وشعائر توضع لاسترضاء قوى خيالية أو رشوتها.

وتفرض علينا المادية الخلقية أيضا أن نعد الشروط المادية لحكم المعايير الخلقية، لأنه من الصعب أن تسلك سلوكا محبا للغير علمى معمدة خاويسة، وتعصى الأوامر اللاخلقية الصادرة عن المستبدين، أو تقاوم إغراء استغلال الضعيف أو ظلمه من أعلى القوة السياسية. والشعار النبيل للثورة الفرنسية، <sub>العرب</sub>ة، والأخوة، والمساولة، لن يتحقق ما لم تنزع أنياب النخب المتسلطة، والذى يعنى ما لم يتم توزيع السلطة بالعدل خلال المجتمع. وخلاصة القول، دعنا ننثر البذور الخلقية العليا بينما نجهز التربة الملائمة لإنباتها.

والمادية الأخلاقية materialism هى وجهة النظر القائلة إن المشكلات الخلقية هى مشكلات اجتماعية تظهر عندما تكون الموارد القليلة فى أيدى أشخاص لديهم سلطة ظالمة (الجزء 1-8) . والأمثلة هى: توزيع المنافع والواجبات بين أعضاء نظام اجتماعى من قبيل الأسرة والشركة المنافع والمنظمة السياسية. وما دامت المشكلات الخلقية مشكلات اجتماعية، فلا يمكن حلها إلا عن طريق عمل اجتماعى؛ وتبعا للنزعة الاجتماعية، تحل فلا يمكن حلها إلا عن طريق عمل اجتماعى؛ وتبعا للنزعة الاجتماعية، تحل فده المشكلات حلا جيدا على ضوء أفضل معرفة اجتماعية بدلا من حلها عن طريق حدس خلقى أو مرسوم سياسى (Bunge 1989; Railton 2003).

وتتمسك المادية ما بعد الأخلاقية metaethical materialism بأن المعايير الخلقية لا هى هابطة من السماء و لا هى محفورة على حجر. وعلى عكس أساطير موسى، تتمسك المادية مابعد الأخلاقية بأن المعايير الخلقية من صنع الإنسان وعرضة للتغير بالإضافة إلى جوانب أخرى فى الحياة الاجتماعية. وهذه التغييرات يحث عليها فحص النتائج المستمدة من معايير خلقية مبكرة -وهذا هو السبب فى الدفاع عن الأخلاق التجريبية والمترابطة منطقيا بدلا من وهذا هو السبب فى الدفاع عن الأخلاق التجريبية والمترابطة منطقيا بدلا من والمواطن (١٧٨٩) كان نتاجا للثورة الفرنسية التى أحلت النظام البورجوازى محل النظام الإقطاعي. وبدوره، مارس هذا الإعلان الأخلاق مواقسة تأثيرا قويا فى الحياة السياسية حول العالم، وانتهى به الأمر إلى موافقة عالمية لم تكن متضمنة فى هذا الدستور. ولكن الحقوق السياسية فى نهايسة المطاف، والحقوق الاقتسصائية الاجتماعية، مثل البطالة والتأمين الصحى، محدودة. وعلى هذا النصو، تطورت الأخلاق، شأنها فى ذلك شأن الهندسة، على ضوء التفكر والتجربة. ولكن على خلف الهندسة، نجد أن الأخلاق عرضة أيضا للنضال السياسى. على سبيل المثال، فى معظم الدول المتقدمة يعامل الأشخاص الذى يصابون بالمرض على أنهم مرضى بدلا من معاملتهم على أنهم زبائن. وألغيت عقوبة الإعدام ليس على أسس خلقية فحسب، وإنما أيضا لأن علم الإحصاء أثبت أنها ليست مانعة للجريمة.

زد على ذلك أن المادية ما بعد الأخلاقية، تماما مثل الواقعية مابعد الأخلاقية، لا تعترض على ما يسمى المغالطة الطبيعية. وبالفعل رغم أنها لا ترتكب مغالطة محاولة استنباط ينبغى ought من يكون is، تقرر المادية ما بعد الأخلاقية أننا (أ) نقفز على هوة يكون - ينبغى فى كل مرة نؤدى فعلا يسترشد بمعيار أو قاعدة؛ (ب) من المرغوب فيه تسويغ المعايير الأخلاقية ونقدها على ضوء العلم الاجتماعى؛ و(ج) كل الأوامر، والأوامر الأخلاقية على وجه الخصوص، تقبل الترجمة إلى تصريحات، كما هو الحال عندما نحول "افعل س" إلى "من الواجب عليك فعل س".

وأخيرا تحاول المادية السياسية political materialism البرهنة على أن علم السياسة؛ بعيدا عن أن يكون علما خالصا، هو ذراع الاهتمامات الاقتصادية والثقافية (والدينية خاصة). وبالتالى تتمسك أيسضا بأن الفعل السياسى لكى يكون مؤثرا لا بد من فهمه على أنه يقدم الاهتمامات لجزء ما من المجتمع \_ وهذا هو السبب فى وجود أحزاب أرستقر اطية وبورجوازية،

والطبقة الوسطى، والطبقة العاملة، والإصلاح الزراعى، وأحزاب كاثوليكية، وس. وإجلابة، وإسلامية، وأحزاب سياسية أخرى. وتستلزم أن أى حركات سياسية ر. تلاحق أهدافا عالية ولكنها غير عملية، مثل الحب أو التنوير العالمي، محكوم عليها بالفشل. وإذا شاعت الحركة السياسية أن تتخذ فرصة للانتصار، فلا بد من أن ينظر إليها على أنها تقدم بعض الاهتمامات المادية القوية. وبعبارة أخرى، تعتمد الواقعية السياسية على المادية السياسية. ومــع نلــك فهــذا لا يستلزم أن السياسيين لا بد من أن يتخلصوا من النماذج النبيلة: وإنما يستلزم فقط أن هذه النماذج لا بد من أن يكون لمها جذور عملية، ولا بد من ملاحقتها بوسائل عملية. على سبيل المثال، معرفة القراءة والكتابة لا تفيد المتعلم فقط وإنما تفيد أيضا الأعمال التي تحتاج إلى عاملين تكون لديهم القــدرة علـــي قراءة الإرشادات والإعلانات التجارية \_ أو على الأقل أحار الأشياء المعلن عنها في البيانات التجارية التوضيحية.

٧-٦ الواقعية المادية

الواقعية هى وجهة النظر القائلة إن العالم الخارجى يوجد بذاتــه (عنـصر أنطولوجى)، وإنه يمكـن معرفتــه، وإن كانــت معرفــة جزئيــة (عنـصر ايستمولوجى). ولكن الواقعية لا تلزم ذاتها فيما يتعلق بطبيعة العالم. وهـذا هـو السبب فى أنه لا بد من تمييزها من المادية، رغم أن المذهبين يلتبسان فى غالب المبر. وهذا اللبس طبيعى إلى حد مــا لأن المـذهبين يـشتركان فــى المبــذأ الأنطولوجى القائل إن الواقع يوجد وجودا مستقلا عن الباحـث ـعلى سربيل المثال، جاءت الورود قبل علم النبات، على حد تعبير بلزاك فى إحدى رواياته. وتأتى الواقعية، شأنها فى ذلك شأن المادية، بنكهات عديسدة، والمصور المنوعة الأساسية من الواقعية هى الواقعية الساذجة maive realism وللواقعية العلمية realism من الواقعية هى الواقعية الساذجة بأن الأشياء توجد بالغل بالطريقة التى نراها بها: وأن مخنا (أو عقلنا) "يعكس" فحسب الأشياء التى بالطريقة التى نراها بها: وأن مخنا (أو عقلنا) "يعكس" فحسب الأشياء التى توجد فى الخارج. وعلى العكس تقول الواقعية العلمية إن الإدراك انعكس بناء بدلا من أن يكون انعكاسا سلبيا: إذ يستلزم إبداع تركيبات مسن قبيسل معفر، وإلكترون، ودولة، وكون – تتجاوز المظاهر وتتجاوز الحدس. وتقول أيضا إن العالم المرئى يتم تفسيره كأفصل ما يكون التفسير فى حدود كاننك غير مرئية، مثل الذرات والفوتونات والجينات والخلايا العصبية والحكومات.

والطبيعة البناءة للبحث العلمى لا تتضبح فقط عن طريق التحليل الفلسفى، وإنما هى أيضا نتيجة لعلم الأعصاب الإدراكى. وفى الواقع، وجهة النظر الرائجة التى مؤداها أن المخ البشرى سلبى، وأنه لا يعتمد إلا على المطالب الخاطفة للبيئة، هى وجهة نظر خاطئة: إذ إن المخ يكون فى فاعلية تلقائية متواصلة حتى خلال النوم.

وهذا هو السبب فى أن المخ البشرى، رغم أن وزنه فقط حوالى ٢% من وزن الجسم الكلى، يستنفد حوالى ٢٠% من مجموع طاقة الجسم الكلية. وحتى الإدراك الحسى، وهو العملية العقلية الأساسية إلى حد بعيد، ليس شيئا إلا عملية متقيدة بالمثير تماما. وعلى حد تعبير وليم جيمس William James (William James فى كتابه الكلاسيكى مبادئ علم النفس: "على حين يأتى جزء مما ندركه عن طريق حواسنا من الشيء المائل أمامنا، فسان جسزءا آخر (وربما يكون الجزء الأكبر) يأتى دائما [...] من رأسنا". (و الكلمات مكتوب نى الأصل بحرف مائل). وسوف نعود إلى هذا الموضوع فى الجزء ٩-٣. وخلاصة القول أنه رغم أن الواقعية والمادية مستقلتان منطقيا إحداهما عن الأخرى، فإن كل واحدة منهما تكون ناقصة وسطحية من دون الأخرى. ويرجع هذا إلى طبيعة تجهيز اتنا الحسية والعالم الخارجى معا: ونظرا لأن ويرجع هذا إلى طبيعة تجهيز اتنا الحسية والعالم الخارجى معا: ونظرا لأن مراسنا محدودة، فإنها لا تدرك من الواقع إلا شيئا سطحيا. وهذا يفرض علينا أن نفكر وراء المدركات الحسية: فنفترض كائنات لا تدرك بالحواس، بالإضافة إلى تصميم مؤشرات وأدوات تدمج هذه المؤشرات، إلى درجة أننا ربما نراجع كائنات نتخيل أنها توجد بالفعل فى العالم الواقعي، وهذا هو السبب فى أن العلماء يمارسون الواقعية المادية حتى حينما يلحون على الوضعية.

٧-٧ الروحية في عالم مادى

تعتبر كلمة "الروحى" فى اللغة المادية هى المقابل "للمادى". وفى علم النفس الأحيائى وفلسفة العقل المناظرة لا توجد أشياء من قبيل الأرواح أو النفوس غير المادية. وفى هذه الفروع المعرفية توجد أمخاخ بشرية ووظائفها فقط. وفى هذه الوجهة من النظر، كل شيء روحى يكون ماديا، وعملية مخ فقط. وفى هذه الوجهة من النظر، كل شيء روحى يكون ماديا، وعملية مخ موجود. وحتى الفاعليات الإدراكية العليا مثل التفكير المجرد لا تكون مخيسة فحسب، وإنما تكون متشابكة على نحو ثقيل أيضا مع العمليات الحسبية والحركية (Mahon and Caramazza 2009). وخلاصة القول أن الفكر الخالص يكون متجسدا وليس متحررا من الجسد. زد على ذلك أن كل شيء روحى يكون غاليا إلى حد ما، لأن الفاعلية العقلية العقلية المحافظة العليا من الناحية مابعد الأحيائية، الفاعلية التي تتطلب سنوات طويلة من التدريب، وقليلاً من الحرية الاقتصادية والسياسية.

وحالات العبادة الدينية والتفكير والجدل اللاهوتي هي حالات أكثر تعقيدا من حالات الأعمال الأكاديمية، لأنها ربما تتضمن أفعالا حــادة والتزامــات غالية ولأن الناس يشتركون فيها، وهي بعيدة عن أن تكون ملاحقات نزيهة، ويتوقعون المكافأة في الدنيا والآخرة معا. فكر فقط في التعويض والاستحسان الاجتماعي الذي يبحث عنه المؤمن الديني العادي: الجوائز سواء كانت سماوية أو أرضية هي، كما كانت من قبل، أعلى من الجوائز الداخلة في، الفاعليات النزيهة. ولقد نجح البوذيون التبت في زيادة المنفعة المتوقعة للصلاة إلى حدها الأعلى، ونلك بإدارة كرنك آلات صلاتهم من دون التفكير أو الشعور بأى شيء غير بعض الإرهاق البدني.

## ملاحظات ختامية

وفي الختام، المادية اسم يدل على جمع: فهي عائلة كاملة من المذاهب، من المتلطف، المذهب الطبيعي، إلى الصارم، النزعة الفيزيائيـــة أو الماديــة الاستبعادية. والمذهب الطبيعي، مثل مذهب الإلحاد، هو وجهة نظر سلبية، ذلك بأن يقول لا يوجد شيء خارج الطبيعة، ولكن لا يقول ما الــــذى يوجــد داخلها. وعلى العكس، لا تتمسك المادية فقط بأن الروحي أسطوري، وإنمـــا تلزم نفسها أيضا فيما يتعلق بطبيعة الكون. علمي سمبيل المثمال، يتممسك الفيزيائيون بأن كل الأشياء فيزيائية، ولذلك تكون كل العلوم الواقعية فيزيائية أو تقبل الرد إلى الفيزياء. وكانت النزعة الفيزيائية، والميكانيكية على وجـــه الخصوص، معقولة فيما بين الثورة العلمية وعصر التتوير، رغم أن الأحياء

كانت قد بدأت بالفعل تصيبها بشيء من الضعف. ولكن منذ حوالى عام من المه فصاعدا أصبحت النزعة الفيزيائية متعذرا الدفاع عنها بصورة متزايدة تجاه نضج الأحياء والعلم الاجتماعي. ومع ذلك فأنت ترى معظم الفلاسفة المعاصرين يستمرون في تطابقات ذهب زمانها "المادي = الفيزيائي = الجسيمي" و"المادية = النزعة الفيزيائية". على سبيل المثال، يكتب كيم أهيائي (تذكر الفصل الخامس).

وفي الوقت الحاضر تجد قلة فقط من الفلاسفة فيزيسائيين، وخاصية الفلاسفة الذين يعتقدون في أن المخ نظام فيزيائي بدلا من أن يكون نظاما أحيائيا. ولا يبدو أن زمانهم قد ولى بسبب الغموض، أعنى الاعتقاد الرائج بأن المادية برمتها فيزيائية، مثلما سمى بعض الأحيائيين المجددين للغاية في الماضي، مثل كلود برنار وجاك لوب، أنفسهم "ميكانيكيين" عندما انتقدوا المذهب الحيوى، رغم أنهم كانوا بالفعل كيميائيين فيزيائيين. وبصورة ممائلة يعتقد الأحيائيون الاجتماعيون فقط في الوقت الحاضر أن علم الاجتماع والاقتصاد والتاريخ علوم طبيعية. ويعرف معظم العلماء الاجتماعيين أن ما هو اجتماعي لا يقبل الرد إلى علم الأحياء، لو كان السبب فقط وجــود قــيم اجتماعية، مثل الاستحقاق، بالإضافة إلى القيم الطبيعية مثل المصحة. ومسع ذلك فإن الدارسين للمجتمع يفسحون المجال في غالب الأمر أمام موضوعات غير طبيعية لسبب خاطئ: لأنهم يعتقدون إما أن مصدر الفعل الاجتماعي هو العقل اللامادي، أو أن "المجتمع" هو مجموع "الفرد"، وأن الحياة الاجتماعيــة تكون مدفوعة كلية باهتمامات فردية.

وفى غضون ذلك، كانت العلوم غير الفيزيائية تتقدم بخطوة سريعة رغم القيود المثالية (والكانطية الجديدة على وجه الخصوص) والتضليل الطبيعى. واكتسبت أفكار الانبثاق ومستوى التنظيم مهندسين فى الممارسة حتى وإن كان ذلك بصورة ضمنية فى غالب الأمر، أعنى من دون تعقيد فلسفى. على سبيل المثال، يعرف أى عالم أحياء معاصر أن الكائن الحى الكامل متعدد الخلايا له خصائص لا تملكها أى خلية من خلاياه، وأن الخلايا تفعل أشياء لا تحاول الأحياء الجزئية أن تفسرها. وتستوعب المادية العلمية كل هذه الأمور الجديدة، على حين لا يستوعبها المذهب الطبيعى والنزعة الفيزيائية، حتى وإن كانا الأقربين إلى الحقيقة من الشيء الإضافى الجذرى للمثالية، أعنى الهرمنيوطيقا، وهى المدرسة التى تثنارك فى الأسطورة السرية القائلة إن الكلمات تبدع الأشياء.

والعلماء الطبيعيون النشطاء – مع الاستثناء الوحيد لجماعة ضئيلة من علماء النفس الثنائيين – هم من الماديين حتى لو لم يسموا أنف سهم كذلك. وبالفعل، لا يجرؤ عالم فيزياء أو كيمياء أو أحياء على قيد الحياة على الزعم بأن الأشياء التى يدرسونها تتفاعل مع قوى لامادية مثل الأرواح المتحررة من الأجسام والأشباح والآلهة. وبعبارة موجزة: تملك المادية العلمية تأبيدا العلم الطبيعى. وبالإضافة إلى ذلك، يجوز البرهنة على أنها شرط ضرورى للتقدم فى كل العلوم.

ولكن المادية بعيدة عن أن تكون كافية. على سبيل المثال، لم يتقدم علم النفس حتى منتصف القرن التاسع عشر وراء جالينوس، لأنه كـــان تأمليــا بشكل محض؛ ويعود علم الأحياء السوفيتي إلى الوراء مـــن اللحظـــة التــي

أصبحت فيها خيالات ليسينكو عقيدة رسمية. وتأملات الاختيار العقلاني فــــي الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى مشكلة فى الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة ألم مشكلة فى الدراسات الاجتماعية لم تحل أي مشكلة فى مشكلة فى هذا المجال رغم التركيز على الدراسات الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى هذا المجال الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى مشكلة فى هذا المجال الدراسات الاجتماعية لم تحل أى مشكلة فى مشكلة فى هذا المجال المجال الم تحل أن مشكلة فى مشكلة فى مشكلة فى مشكلة فى مشكلة فى مشكلة أو م تحل أن مشكلة ألم مشكلة فى مشكلة فى مشكلة أن مشكلة فى مشكلة فى مشكلة ألم الدراسات المجال المجال الم تحل أي مشكلة فى مشكلة فى مشكلة ألم مشكلة ألم مشكلة ألم م ألم م ألم م ألم م ألم مشكلة ألم م م م ألم مم م ألم م الاهتمامات المادية. وإذا شاءت المادية أن تساعد العلم، فلا بد من أن ترتبط بالمنهج العلمي. ويتعين علينا أن نعالج فيما يلي المشكلة العسيرة والـــشائكة إلى أبعد الحدود التي وأجهت كل الماديين ألا وهي طبيعة العقل.

• •

-

- . .

•

. .

.

•

•

الجزء الثانى

<u>i e c</u>

## الفصل الثامن

## مشكلة العقل والجسم

ان وجهة النظر الأكثر شيوعا عن طبيعة العقل هي أنه لامادي ومن ثم يمكن فصله عن الجسم. زد على ذلك أنه لا يزال يعتقد على نطاق واسع في أننا نكون أحياء (على قيد الحياة) ما دمنا نملك نفوسا، وأننا نمــوت عنــدما تفارقنا هذه النفوس. ولقد أحيا سول كريبكي (١٩٦١) هذه الأسطورة السابقة التي تعود إلى ما قبل التاريخ بزعمه أن العمليات العقلية لا يمكن أن تكون عصبية لأن ارتباط المخ والعقل هو ارتباط ممكن بدلا من أن يكون ضروريا من الناحية المنطقية \_ ومن ثم فإن الناس في العوالم البديلة ربما لا يحتاجون إلى أمخاخ للتفكير . وهذا هو كل ما تحاول ميتافيزيق الجهة (أو العوالم الممكنة) أن تخبرنا به عن العقل. ويخبرنا علماء النفس بطبيعة الحال بشيء كثير، ولكن أكثرهم مع ذلك لا يهتمون بالمخ، الذي ينظر إليه أنصار علم الأعصاب الإدراكي بوصفه عضو العقل؛ وسواء كان علماء النفس هــؤلاء من الثنائيين أم لا، فإنهم يسلكون كما لو كانوا ثنائيين. وبالفعل تراهم يفعلون مُثلما يفعل الثنائيون كلما كتبوا عن "القوام" العصبي أو "المتخابف" لهذه الوظيفة العقلية أو تلك، والذي هو أشبه شيء بالقول إن الأرجل تشكل القوام أو المتضايف للمشى.

ومع ذلك جرى الاعتراض على نتائية العقل والجسم في أزمنة عديدة منذ العصور القديمة. على سبيل المثال، في أواخر عصر النهضة الأوربية، وبينما كان أستاذ يلقى بشيء من التململ محاضرته الافتتاحية فسى جامعية باودا، سأله طلابه عما يعتقد فيه حول طبيعة النفس، وعلاقتها بالجسم، وتوقع خلودها: كانوا يريدون معرفة ما إذا كان الأستاذ روحيــا أم ماديــا. وكــان سيزار الكريمونيني، أشهر أستاذ فلسفة في عصره والأعلى أجـرا، يـدرس المذهب الطبيعي عند الإسكندر الافروديسي، ووجهة نظره في فناء السنفس على وجه الخصوص \_ وفي الوقت ذاته، في وقت متأخر من عـام ١٦٢٠، حافظ على تدريس علم الفلك عند أرسطو ورفــض أن ينظــر مــن خــلا تلسكوب جاليليو زميله في الجامعة (Renan 1949).

وفي الوقت ذاته تقريبا، كتب ديكارت عملين طبيعيين بصورة أساسية رسالة في العالم ورسالة في الإنسان، ولم يجرؤ على نــشر هما خوفا مـن محكمة التفتيش. وبعد ذلك بقرن من الزمــان، جــاء لامتــرى وهلفتيــوس وهولباخ وفلاسفة آخرون وأعادوا تأكيد اقتتاع ابقراط وجالينوس بأن المبخ هو العضو العقلي. وكانت أعمالهم مقروءة على نطاق واسع رغم أن اللعنــــة الكنسية قد صبت عليها. وفي حالة كتاب *الروح* لهلفتيوس، فقد أحرقه المنفذ العام. وجرى التسامح مع وجهة النظر المادية في العقل عند ديفيد هـــارتلى، ولكن جوزيف بريستلى هاجر إلى الولايات الناشئة من أجل التمــسك بــأن النفس تغنى بغناء المخ.

وفي القرن التاسع عشر، ابتكر بروكا وفرنيك علم النفس العصبي، وتحدثا عن علم النفس الفلسفي قبل أن يصبح شائعًا في المدارس الطبية، ولكن أساتذة الفلسفة ظلوا يرفضون الإصغاء. وبصورة ممائلة، أصدر السلوكيون، الـــذين اعتادوا السيطرة على أقسام علم النفس الأمريكية تقريبا في الفتسرة مسا بسين ١٩٢٠ و ١٩٦٠، حكمهم بعدم ملاءمة المخ للسلوك. أما أصبحاب التحليك

النفسى، الذين سادوا الطب النفسى الأمريكى حتى وقت حديث، فقد استغرقوا فى أحلامهم وتخيلاتهم حول النفس وسيطرتها على الجسم. وأسهل حل لمعضلة العقل والجسم هو إنكرار وجود الاعتقادات، والرغبات، والمخاوف، والآمال، والمقاصد ونحو ذلك. وهذا هو ما يسمى بالموقف الاستبعادى: الزعم بأن كل هذه المقولات العقلية تنتمى إلى علم النفس الشعبى (أو علم النفس فى المرحلة قبل العلمية) (انظر، مرثلا، Stich النفس الشعبى (أو علم النفس فى المرحلة قبل العلمية) (انظر، مرثلا، 1999). والان ولقد اتخذ هذا الموقف مجموعة من الفلاسفة الأمريكيين المؤثرين متل ويلارد فان أورمان كواين، وريتشارد رورتى، وبول تشرتشلاند، وهو موقف لا يزيد عن أن يكون إعادة صياغة للسلوكية، وربما يعتبر رد فعل

وعندما تعلق الاستبعاديون أو السلوكيون بالسلوك العلنى، عرفوا رايتهم، أى السلوك، بوصفها "استجابة حيوان للمثير" أو حتى بوصفها "ما يفعله حيوان". وبالتالى وضعوا التنفس والعرق وأفعالا تلقائية أخرى فى نفس مقولة الأفعال الموجهة نحو غاية مثل حد المتاهة وبناء العش. وغضوا الطرف عن أى شيء يفعله المخ عندما لا نسلك، وخاصة التصور والانفعال. ولا عجب فى أن الدارسين للسلوك الحيوانى لا يز الون مختلفين على ما يشكل السلوك فى أن الدارسين للسلوك الحيوانى لا يز الون مختلفين على ما يشكل السلوك علم النفس بوصفه الدراسة العلمية للعقل التى يتم التفكير فيها بوصفها فئة علم النفس بوصفه الدراسة العلمية للعقل التى يتم التفكير فيها بوصفها فئة مهمة علم النفس هذه تنثير سؤالين: أية أمخاخ، وأية عمليات؟ ويجب أن نؤخر هنين السؤالين إلى الجزء ٩-٣ والنتيجة هي أن أصعب سؤال في جميع الأسئلة الكبرى [ أي طبيعة العقل] يتم بحثه في المعمل بحثًا فعليًا. ويحدث هذا على الرغم من الفلاسفة، مثل ماكجن (2004) McGinn، الذين يعلنون أن العقل يقع وراء إدراك العلم. ولماذا الانزعاج بدراسة الكتابات التقنية النامية بسرعة عن علم الأعسصاب الإدراكي، وهو التناول العلمي لمشكلة العقل والجـسم؟ صـحيح أن بعـض فلاسفة العقل الذين يزداد عددهم يزعمون قبول التتساول العلممي العسصبي للمشكلة. ولكن معظمهم يستعمل مثالا وإحدا: "الألم = احتراق الألياف. c"، وهذا خطأ لأن هذه الأعصاب تنقل فقط المثيرات من مستقبلات مـــن نمــط معين: فالشعور بالألم هو عملية واعية تحدث في التجاويف العميقة من المخ. ولقد أصبحنا نعتاد هكذا على تسوية الحرية الأكاديمية بالإذن بتكرار أشــياء مهجورة أو حتى فارغة من المعنى، أعنى، على حــين نكشـر مــن ازدراء زملاء جاليليو في الجامعة الذين رفضوا النظر من خلال تلسكوبه، ترانا نقبل قبولا جادا فلاسفة العقل الذين يرفضون النظر إلى علم العقل المعاصر، أعنى علم الأعصاب الإنزاكي.

وهناك آخرون من فلاسفة العقل لا يعانون من ضيق في الأفق الفكرى وإنما يعانون بالأحرى من ارتباك بسبب الافتقار إلـــى أنطولوجيـــا واســعة وواضحة. ويخبرنا جون سيرل مثلا (John Searle 2007, 40ff)، الذي نـــشر عن هذا الموضوع بصورة شاملة، بأنه يعارض المادية والثنائيـــة العــصبية النفسية معا. ومع ذلك يزعم أيضا أن الحالات العقلية "تسببها" عمليات للمـــخ عند المستوى العصبى. فالحالات من نوع ما تسببها عمليات من نوع آخر. وهذا الكلام عن السببية الصاعدة يبدو ثنائيا بالنسبة لى. ومع ذلك يذكرنا هذا الكلام بالمادى المبتذل في القرن التاسع عشر كارل فخت الذي زعم علمي نحو مشهور أن "المخ يفرز الفكر كما يفرز الكبد الصفراء". وهنساك لـــبس انطولوجى أولى هذا: بحكم التعريف، العمليات سلاسل من الحالات، والحوادث وحدها يفترض أن تسبب الحوادث (المزيد عن ذلك فى الفصل والحوادث عشر). على سبيل المثال، مادة أل أس دى LSD بذاتها لا تسبب الرابع عشر). على سبيل هو الذى يسبب ذلك.

وسوف يقرر صاحب الواحدية العصبية النفسية من النوع المادى أن كل الحالات العقلية هي حالات للمخ، وأن الشيء نفسه صحيح بالنسبة للتغييرات العقلية في الحالة، أعنى الحوادث والعمليات. على سبيل المثال، سوف يقول إن الإحساس بالغثيان هو الشيء نفسه مثل عملية معينة في شبكة المخ التي يتضمن الجزيرة. وسوف يقرر أيضا أن كل عمليات المخ تسسبها عمليات أخرى، إما في المخ أو تؤثر فيه. وربما يعرف أيضا أن هذا يملك الــدعوى الأساسية للمادية، الهندية بالإضافة إلى الغربية، طوال ٢٥٠٠ عـام علـــى الأقل، وأن الماديين المبتذلين أو الاستبعاديين فقط (أعنه المسلوكيين) يرفضونها. ويقترحون جميعا أن مشكلة العقل والجسم لا يمكن معالجتها على نحو مفيد إلا في إطار أنطولوجي واسع، ومع بعض المعلومات عن تاريخها. ومع ذلك سيكون في مقدورنا فيما يلي أن نقدم لمحة خاطفة فقط عن كل هذا. Bunge 1980a; Bunge and Ardila 1987; Hebb 1980; Purves (والمزيد في et al. 2008).

۸-۱ حوار تمهیدی
 فیلسوف: لقد خجلت منذ لحظات !
 عالم : أتصور أننی فعلت.
 فیلسوف : لماذا تخجل ؟

عالم : بسبب تعليقك على السذاجة الفلسفية للعلماء. فيلسوف: معذرة. وعلى كل حال، لقد أظهرت عن غير عمد مثالا واضبحا

لقدرة العقل على المادة. وبالفعل فإن ارتباكك عمليــة عقليــة، سـببه خطك، عملية فسيولوجية.

عالم: على رسَّك، ما الذي يجعلك تنكر أن الارتباك، أو أي عمليــة عقليــة

أخرى بالنسبة لهذه المسألة، هي عملية فسيولوجية؟ فيلسوف : لأننا نصفها في حدود نفسية.

عالم: أه، ولكن هذا فقط بسبب التقليد أو بقصد الإيجاز في الكلام. وأســنطيع أن أفسر.

فيلسوف: انطلق، لديناً الوقت. عالم: حسنا، أولا، الارتباك موضوع البحث حدث في مخي، وليس في مكان

آخر في جسمي، ودع عنك أن يحدث بعيدا عن جسمي.

فيلسوف: كيف عرفت؟ رغم كل شيء، إنه مجرد تخمين أن الحوادث العقلية هي حالات للمخ، حقا؟

عالم : تخمين: نعم، مجـرد تخمــين لا، لأن در اســات الأذى والدر اســات الفسيولوجية الكهربائية سوف تؤيده، وأن الانفعــالات عمليــات فــى

شبكات المخ التي تتضمن المناطق القشرية والمناطق تحت القشرة. فيلسوف: هب أننى سلمت لك بهذا. ما الذى نكسبه من التفكير فيما هو عقلى

عالم: نكسب فهما. أنت تفهم عملية عندما تكشف عن آليتها. وكــل الآليــات تحدث بحيث تكون عمليات في أشياء مادية مثل الأمخاخ.

فيلسوف: وماذا عسى أن تكون الآلية للعملية التي نناقشها؟ فالم: بصورة تخطيطية، ستكون السلسلة السببية التالية: استماع ملاحظتك (المنطقة السمعية) - فهمها (منطقة فيرنيك) - الشعور بالغضب أو الحياء (دائرة تتضمن الهايبوتلاموس، والقشرة الجبهية الحجاجية، ومناطق أخرى في المخ) - تفعيل الدوائر الحركية للمــخ - وتوسيع الأوعية الرفيعة جدا في الوجه. ومع ذلك أسلم بأن التفاصيل لم تقدم بعد. ولكن الصورة الكبيرة موجودة ها هنا. وهذه الصورة هي مـشروع بحت

فيلسوف: ومع ذلك فقد وصفت للتو حالة من السببية النازلة، مــن مــستوى أعلى إلى مستوى أدنى.

عالم : إذا أحببت. غير أننعى أفضل أن أسميها عملية من أعلى إلـــى أسـفل تحدث في الرأس. والنقطة هي أن هذه العملية تحدث في المخ، وتقبل

الوصف في حدود علمية عصبية بشكل محض. فيلسوف: أشك في هذا: الكلمة الفعلية "ارتباك" هي مصطلح نفسي لا يظهر

فى المعجم الفسيولوجى العصبى. وبالتأكيد ينطبق الشيء ذاته على بقية المفردات اللغوية النفسية.

عالم: صحيح، ولكن النقطة هى أن العمليات العقلية يمكن تفسير ها، من حيث المبدأ على الأقل، فى حدود فسيولوجية عصبية. ومع ذلك، فإن العمليات الفسيولوجية العصبية التى تسمى "عقلية" تختلف اختلافا كيفيا عن كل العمليات الأخرى: ورغم كل شيء فإنها من الأمور التى وصلت حديثا فى التطور. ومع ذلك فإنها لا تحدث فى فراغ اجتماعى. وبالفعل، الارتباك، شأنه في ذلك شأن الحياء والمشفقة، همو انفعمال

فيلسوف: وبالتالى فإنك لا تستبعد لا العقلى ولا علم النفس. وتحتفظ بالتمييز بين المستويات، وتفسح المجال لعلم النفس، وربما حتى لعلم الاجتماع. عالم: لاشك فى هذا. ونحن نطابق ما هو عقلى مع ما هو عصبى من نسوع معين، وندمج علم النفس مع علم الأعصاب – وعلم الاجتماع أيسضا عندما يصل إلى التعلم والفعل الاجتماعي. وبإيجاز، ننجز ردا أنطولوجيا فى الوقت الذى نحدث فيه اندماجا إيستمولوجيا. فيلسوف: سوف أفكر في هذا.

عالم: لك ما تشاء. ولكن تذكر أن مشكلة العقل والجسم هى مـشكلة علميـة بالإضافة إلى أنها مشكلة فلسفية ولاهوتية. وتذكر أيضا أنه لا يمكـن لفكرة أن تناقش مناقشة مثمرة فى فراغ. وعلى وجه الخصوص لابد من مناقشة الفكرة المادية عن العقل فى سياق أنطولوجيا مادية شاملة. والعمل بطريقة أخرى سيكون ساذجا فلسفيا. فيلسوف : لمسة [ تدل على أن العالم وضع نقطة جيدة فى الحجة ].

٨-٢ تفاعل العلم والقلسفة والدين

تقع بعض الأسئلة الكبرى المفهومية للغاية عن تفاعل العلم والفلسفة والدين. ومشكلات الطبيعة وأصل الكون، والحياة، والعقل، والمجتمع، والدين تكون فى هذه الفئة؛ وبالتالى فهى مشكلات تدور حول ما هو جيد وما هـو صحيح، وما ينبغى فعله لتحديد المشكلات الأخلاقية والاجتماعية وحلها وهى المشكلات التى يثير ها الفعل والكسل البشرى. وأية مشكلة من هذه المشكلات هى مثال مضاد للدعوى الوضعية القائلة إن هذه المجالات الثلاثـــة \_ العلــم والفلسفة والدين \_ منفصلة بشكل تبادلى.

ولكن رغم أن الانقسام الثلاثي يعجز بالنسبة لمشكلات، فإنه يصح بالنسبة لتتاول هذه المشكلات. وبالفعل على حين يلجأ اللاهوتيون إما إلى الوحى أو إلى تفسير ما يسمى بالكتاب المقدس الموحى به، يفحص العلماء مستكلات تجريبية ونظرية معا: إنهم يسعون إلى معرفة جديرة لحل المستكلات سواء كانت قديمة أم جديدة. ومن ثم فإن الدعوى المسكنة القائلة يمكن أن يتعايش العلم والدين تعايشا سلميا لأنهما يتعلقان بسلطات غير متداخلة كما زعم العظيم منيف جاى جواد (Steven Jay Gould (1997) هى دعوى كانبة.

الدين والعلم فى نزاع من الناحية الأنطولوجية، لأن الدين يقرر وجود كائنات خارقة، بالإضافة إلى نفوس متحررة من الأجسام، على حين ينكر العلم ذلك. ولا ينسجم أحدهما مع الآخر من الناحية المنهجية أيضا، لأنه على حين يبحث العلماء عن الحقائق، ترى رجال الدين يزعمون أنهم قد وجدوها بالفعل. وهذا هو السبب فى أنه لا يوجد بحث حر عن حقائق جديدة فى ظل دولة دينية، ولا فى ظل حكم استبدادى.

وقل شيئا كهذا عن العلاقة بين العلم والفلسفة. وبالفعل، تكون مجموعة من المشكلات علمية وفلسفية فى وقت واحد. والأمنلة على ذلك: ما المادة، وما السببية، وما المصادقة، وما الحياة، وما العقل؟ ورغم أنك تلحظ عند الوهلة الأولى أن المشكلة الأولى قد حلتها الفيزياء والكيمياء، فإنها لا ترال تطرح مجموعة من الأسئلة الفلسفية من قبيل الأسئلة التى ناقشها مايكل فراين

200

فى مسرحيته المشهورة "كوبنهاجن". على سبيل المثال، ها الحوادن الفيزيائية المجهرية لا تقع إلا عندما يستنطقها مجرب ما؟ وبصورة مماثلة، يتعين على علماء الأحياء أن يجيبوا حتى الآن عن السوال "ما الحياة؟" ويتعين على علماء النفس أن يجيبوا حتى الآن عن السؤال : "ما العقا؟"

كيف يشرع المرء فى معالجة مثل هذه المشكلات الهجينة؟ انقسم الفلاسفة على هذه الأسئلة إلى معسكرين: المعسكر السسابق على العلم والمعسكر غير العلمى. وعلى حين يلتمس الأول الإرشاد من العلم، نجد أن الثانى ينهمك فى تأمل مطلق العنان. والشيء الذى لا يدعو إلى الدهشة أن الفلاسفة غير العلميين يشكلون الأغلبية العظمى ومع ذلك فإن تجاهل العلم أيسر بكثير من التعلم منه.

وأنا لا أعتبر فحسب الأعداء المشهورين للعلم، مثل باركلى وفيكو ورسو وفشته وشلنج وهيجل ونيتشه وبرجسون وكرونتشه وجنتيلى وهوسرل وهيدجر، ولا أعتبر الفلاسفة غير المتحيزين للعلم مثل فتجنشتين وستراوسون وكريبكى وديفيد لويس وهابرماس. وإنما أدخل أيضا ضمن الفلاسفة غير العلميين بعض المفكرين العظماء والمؤثرين الذين يعتبرون عادة سابقين على العلم مثل لوك وهيوم وكانط. والسبب هو أن كل هؤلاء الثلاثة يعتقدون فى أن كل ما نستطيع معرفته هو الظواهر والمظاهر، التى تصورها الخصائص الثانوية أو الكيفيات مثل اللون والطعم.

ولقد حذر لوك (Lock (1690 BK IV, sec.iii, 28 من أننا "لا نستطيع أن نملك معرفة متميزة" عن حركات الأجسام وراء خبرنتا، لأننا لا نفهم كيـف نحيث الإحساسات فينا، إلا عن طريق شفاعة "الفاعل الحكيم بــصورة لا متناهية". وبالتالي نكون عاجزين تماما عن المعرفة الكلية واليقينية عن الإجسام المحيطة بنا. ولم يرتب لوك على الإطلاق في أن نزعت الـ شكية المتعلقة بقوة العلم كانت قديمة العهد، ما دامت الثورة العلمية قد تقدمت تماما بالفعل. وعلى وجه الخصوص، كان غافلا عن أن رائعة نيوتن (١٦٨٧) [الفلسفة الطبيعية وأسس الرياضيات ] ـ والتي تضمنت على وجـــه الدقـــة بعض قوانين الحركة التي قضبي لوك بأنه لا سبيل إلى معرفتها \_ قد ظهرت في العام الذي أنهى فيه كتابه *مقال يتعلق بالفهم البشري*. ولحسن الحـــظ لـــم تستطع السلطة الفكرية الهائلة لدى لوك أن تمنع مسيرة نصر مذهب نيوتن. ومع ذلك فإن نزعته الشكية المتعلقة بالعلم تفوقت على العمل المهم لتومــاس ويليس المعاصر المقارب له، وعالم التشريح العصبي الحديث بصورة مبكرة الذي اعتبر المخ عضو الانفعال والإدراك الحسي والذاكرة (Zimmer 2004). وذلك مثال واحد للضرر الذي يمكن أن تحدثه الفلسفة السطحية مــن قبيــل مذهب الظواهر. على سبيل المثال، في علم الفلك دافع فلاسفة مـــذهب الظواهر عن وجهة نظر مركزية الأرض في نظام الكواكب، وفي الفيزيـــاء هاجموا النظرية الذرية، وفي علم النفس فضلوا السلوكية.

والأسوأ من ذلك أن معظم الفلاسفة الذين زعموا محبة العلم لم يستعملوه لمعالجة أى مشكلة من المشكلات الكبرى التى أشرنا إليها. على سبيل المثال زعم بعض الوضعيين أن مشكلة العقل والجسم مشكلة زائفة، وكرر آخرون مذهب الوجه المزدوج. وتمسك لينين وأنصاره بأن الأفكار هلى المقابل مذهب الوجه المزدوج. وتمسك لينين وأنصاره بأن الأفكار هلى المقابل المادة. وزعم فتجنشتين أن الكائن البشرى وحده (بدلا من مخه). يمكن القول إنه يدرك أو يكون واعيا، لأن هذه هى الطريقة التى تستعمل بها المحمولات النفسية فى اللغة العادية. واقترح هيلارى بتنام أن العقل مجرد مجموعة من برامج الكمبيوتر، وهى وجهة نظر تبناها دنيال دينيت وآخرون من فلاسفة العقل. ودافع كارل بوبر عن نتائية عصبية نفسية، وأحيا تشبيه أفلاطون " ومسع ذلك العقل بالنسبة إلى المخ أشبه شيء بالمرشد بالنسبة إلى السفينة". ومسع ذلك يؤكد آخرون، مثل جون سيرل، أن المخ يسبب العقل، والذى هو أشبه شيء بتقرير أن الأرجل تسبب المشى، بدلا من أن يكون المسمى هو الوظيفة المحددة للأرجل.

على أن مجموعة من الآراء الفلسفية الغريبة حول طبيعة العقل نتشأ من الأعراف الضمنية – والخاطئة واحسرتاه – القائلة إن التخيل الفلسفى يجب ألا يتقيد بأى اكتشافات علمية، وأن المشكلات الفلسفية يمكن معالجتها واحدة فواحدة بدلا من معالجتها فى جماعات. وأنا أتمسك بآراء تقول إن الفلسفة لا بد من أن ترتبط بالعلم ارتباطا جو هريا، وأنه لا يمكن معالجة أى سؤال من الأسئلة الكبرى ينطوى على وقائع معالجة ناجحة اللهم إلا على ضوء نظريات دقيقة قابلة للاختبار تجريبيا حول طبيعة الواقع ومعرفتسه (Bunge)

خلاصة القول أن مشكلة طبيعة العقل تحظى دائما بعناية عظيمة من العلماء والأطباء والفلاسفة ورجال اللاهوت والشامانيين والمشتغلين بالأعمال السرية. وفيما يتعلق بمشكلات أخرى مهمة، على حين قدمت قلة من الفلاسفة اقتراحات مفيدة، نرى معظم الفلاسفة وقد أعاقوا البحث فيها ـ على سبيل المثال، بالزعم أنها غير قابلة للحل، أو أنه لا بد من نتاولها عن طريق اللغة، أو عن طريق تكنولوجيا الكمبيوتر. ودعنا نلقِ نظرة خاطفة على ثلاثة آراء مؤثرة في العقل، ويوافق بحماسة على كل رأى منها مدرسة فلسفية معينة. ٣-٨ الثنائية العصبية النفسية الكلاسيكية

بوجد في الوقت الحاضر ثلاثة تصورات أساسية للعقل. الثنائية العصبية . النسبة، ونزعة الكمبيوتر، ودعوى التطابق العصبي النفسي. ودعنسا نلسق عليها نظرة عجلى. (والمزيد عن الثنائية فسى Armstrong 1968; Buge Armsuone and Ardila 1987; Ingenieros 1946; Lovejoy 1955, Kim

والنتائية العصبية النفسية هي بطبيعة الحال الرأى القديم القائل إن المادة والعقل كائنان أو جو هر أن متميز أن؛ وإن الواحد منهما يمكن أن يوجد مــن يون الآخر؛ وإنهما ربما يتفاعلان، ولكن لا يستطيع أحدهما أن يساعد فـــي نفسير الآخر. ودافع عن الثنائية فلاسفة مشهورون مثل أفلاطون وديكارت وبوبر، بالإضافة إلى قلة من علماء الأعصاب البارزين من بينهم جاكسون، رشيرينجتون وبنفيلد، وسبيري، وإكلس؛ وهي عنصر مكون في كل الأديان رعلوم الكون البدائية، بالإضافة إلى التحليل النفسي والعصر الجديد. أما مزاياها العظيمة فهي أنها تبدو واضحة، وأنها تفسر تفسيرا هينا كل جزء من السلوك البشرى، وأنها متأصلة في عقيدة بقاء النفس بعد الموت.

ومع ذلك نجد من الوهلة الأولى أن الثنائية العصبية النفسية يؤيدها المنطق. وبالفعل، تأمل الحجة المعروفة التالية، على ضوء قــانون ليبنتـز، القائلة إن الشيئين يتطابقان إذا، وإذا فقط، كان لهما الخصائص ذاتها.

1- لدى معرفة مباشرة عن حالاتى العقلية.

۲- لا أملك معرفة مباشرة بحالات مخى.

ومن ثم، وفقا لقانون ليبنتز، فإن حالاتي العقلية ليـست متطابقـة مـع <sup>حالات</sup> مخى. هذه الحجة نتطوى على مغالطة، لأن امتلك المعرفة المباشرة أو الافتقار إليها ليس خاصية للموضوعات التى نتحدث عنها، أعنى الحسالات العقلية وحالات المخ. وبالفعل "الخاصية" المنسوبة فى المقدمة (١)، والممنوعة فى المقدمة (٢) تكمن فقط فى كون العنصر موضوع البحث مدركا أو محسوسا أو معروفا بوصفه شيئا أو آخر. ولكن هذا الفهم ليس خاصية للعنصر ذاته، الملام لاكتشاف الماهيات، مادام الشيء الواحد ذاته ربما يدرك إدراكا ناجحا بمقتضى اسم أو صفة، ومع نلك يخفق فى أن يكون مدركا وفقا لوصف آخر (نقيق ومشترك فى الإشارة). وبصورة فظة، قانون ليبنتز ليس صحيحا بالنسبة لهذه الخصائص المزيفة (Churchland 1984, 42).

زد على ذلك أن الثنائية العصبية النفسية عرضة لمجموعة من الاعتراضات الحاسمة. دعنا نذكر قلة منها:

1- الثائية غائمة مفهوميا dualism is conceptually fuzzy. وبالفعل التعبير الفعلى "حالة عقلية" موجز على أفضل الفروض، لأن كل حالة هى حالة لشيء ما عينى (مادى) فى وقت معين. (على سبيل المثال، حالة مريض المستشفى فى وقت معين تظهرها على وجه التقريب قيم علاماتها الأساسية فى هذه اللحظة). وتعبير "تفاعل العقل والجسم" هو تعبير يجمع المتناقضات لأن العقل اللامادى، وفقا للافتر اض، منيع على المثيرات الفيزيائية، متلما لا يمكن التأثير فى المادة تأثيرا مباشرا عسن طريبق الأفكار أو الانفعالات. والمفهوم الحقيقى للفعل يتم تعريفه تعريفا جيدا فقط عن طريق الإشارة إلى الأشياء المادية. فكر مثلا فى فعل المجال التجاذبي على منطاد أو طائرة، وفكر فى فعل حامض النتريك على التجاذبي على منطاد أو طائرة، وفكر فى فعل حامض النتريك على قطعة نقد نحاسية، أو في فعسل القهسوة أو الخمسر أو المخسدرات أو الكوكايين في المخ.

- التنائية غير قابلة للتفنيد تجريبيا walism experimentally irrefutable ما دام المرء لا يستطيع أن يتعامل مع شيء غير مادى متلما يفترض أن تكون النفس أو العقل بأدوات مادية، مثل المبضع وحبوب الدواء. وبعبارة أخرى، الأشياء المادية فقط تكون قابلة للتغيير ويمكن أن تعمل على أدوات مادية مثل المخ يكون شيئا كهذا، ولكن العقل غير المادى لايكون كذلك، كما يتضح من خلال الإخفاق التام المنظم غير المادى لايكون كذلك، كما يتضح من خلال الإخفاق التام العقل على الخارقة للطبيعة، والوسطاء الذين يزعمون أن لهم حساسية شديدة القوى الروحية أو العالم الأرحاح في التقوي المعنون صلة وصل بين المادم الذين وعالم الأرواح في التويم المعنون ما والم مناول المعنون منه المادم المادي المادي المادي بنا المعلم المادي الما
- <sup>٣-</sup> تدرس الثنائية العقل البالغ فقط dualism considers only the adult <sup>٣-</sup> تدرس الثنائية العقل البالغ فقط mind. ومن ثم تكون غير متسقة مع علم النفس التطورى، الذى يظهر كيف تتطور (تتمو وتتلاشى) القدرات المعرفية والانفعالية والاجتماعية بالإضافة إلى المخ والسياق الاجتماعى للفرد.
- <sup>4</sup> النتائية غير متسقة مع علم السلوك الحيوانى والإدراكى dualism is inconsistent with cognitive ethology، وعلم الرئيسات خاصة، الدى بظهر أننا نقتسم بعض القدرات العقلية مع أقربائنا فى التطور. وهى غير مُسقة أيضا مع علم النفس المقارن وعلم الآثار القديمة الإدراكى، لأن هذه العلوم تقترح أن قدرانتا العقلية قد تطورت بوصفها نتيجة للتغييرات

الأحيائية والاجتماعية. صحيح أن جانبا من هذا السدليل مسسمد من مركزية الإنسان التامة. ولكن يوجد أيضا دليل متنين مسن الدراسسان التشريحية والفسيولوجية. وبرغم كل شيء لن توجد فسيولوجيا بشرية -منذ در اسات جالينوس النقدية للقردة وتجارب كلود برنسار الحيوانيسة الكلاسيكية حتى وقتنا الحالى – من دون در اسة الحيوانات، حتى وإن كانت متميزة عنا من الناحية العرقية مثل ذباب الفاكهة والدود.

- ٥- الثنائية تخرج عن الفيزياء dualism violates physics ، وقانون بقاء الطاقة على وجه الخصوص. على سبيل المثال، سوف يتم ابتكار الطاقة إذا اعتبر قرار المشى حادثة فى النفس اللامادية. ومع ذلك فالثنائية غير متسقة مع الأنطولوجيا الطبيعية التى تشكل جزءا من أساس كل العلوم الواقعية. وهذا يجعل علم النفس بلا مخ فرعا معرفيا غير سوى ومنعزلا. ويحرم أيضا علم العقل من أبهة الأدوات الجراحية والصيدلية التى تستجيب للعلاج النفسي.
- 7- الثنائية تربك dualism confuses حتى الباحثين الذين يسعمون فى زوالها. وفى الحقيقة فى أدبيات علم الأعصاب الإدراكى المؤثر والاجتماعى غالبا ما يقرأ المرء الجمل فى الصيغ "ص هو الأساس" (أو المتلازم) للوظيفة العقلية ع" و"العضو ص ينفع (أو يتوسط أو يمثل بمثال عينى) الوظيفة العقلية ع"- كما لو كانت الوظائف تلصق مصادفة بالأعضاء أو حتى تكون سابقة عليها، والأعضاء هى وسائل فى خدمة الوظائف. ولماذا لا نقول ببساطة "يؤدى العضو ص (أو يفعل) الوظيفة الوظائف إلى الوظيفة العقلية ع"- كما لو كانت الوظائف تلصق مصادفة بالأعضاء أو حتى تكون سابقة عليها، والأعضاء هى وسائل فى خدمة الوظائف. ولماذا لا نقول ببساطة "يؤدى العضو ص (أو يفعل) الوظيفة الوظائف.

و؟". ورغم كل شيء، لا يقول المسرء إن الأرجسل تسساعد المسشى، والأحشاء تتوسط لحدوث الهضم، وهلم جرا. لا يتساعل المرء ما السذى يأتى أولا، الأنف أم الشم. لماذا لا نقول ببساطة إن المخ يحس وينفعل ويدرك ويقسصد ويخطسط

وبريد، وهلم جرا؟ فالكلام عن الأساس والمتلازم والمنفعة والتوسط هو مجرد بقية للثنائية، ويشجع الفكرة (الوظيفية) القائلة إن ما يهم هو الوظيفة، والتي يمكن در استها بشكل مستقل عن الشيء. ولكن لا يوجد مشى من دون أرجل ولا يوجد تنفس من دون رئتين. وبصفة عامة لا توجد وظيفة من دون عضو ولا يوجد عضو من دون وظائف. وابتسامة القط تشيشاير المتلاشى نتمى إلى الخيال ولا تنتمى إلى العلم<sup>(۱)</sup>. صحيح أن معظم أصحاب علم الأعصاب الإدراكي يستعملون تعبيرات "المتلازم العصبي" و"الأساس العصبي" من دون افتراض وجود شيء "بالإضافة إلى" وظيفة المخ. ولكن هذا ليس عذرا، وإنما لا بد من أن يتعلموا أن يقولوا ما يعنون.

<sup>٧-</sup> تعزل الثنائية علم الـــنفس dualism isolates psychology عــن معظم الفروع المعرفية الأخرى. ما دام لا يعترف أى فرع منها بالقسمة الثنائية الشيء/الوظيفة. تخيل تعميم كــلام المــتلازم: "المتلازمـات الكوكبيـة لمدارات كبلر"، و"المتلازم الضوئى لانكسار الـضوء"، و"المتلازمـات الجزيئية للتفاعلات الكيميائية"، و"المتلازمات السائلة للأنهار والدوامات"،

(ا) وصف لويس كارول في قصبته "أليس في بلاد العجانب" الطريقة الغامضة للقط تشيشاير في الاختفاء بينما يترك ابتسامته العريضة بتعبير "ابتسامة عريضة من دون قــط". وتثيـر هــذه الشخصية الخيالية سؤالا شغل الفيزيانيين في السنوات الماضية وهو: كيف يمكن لجسم أن ينفصل عن خصائصمه؟ (المترجم).

و "متلازمات الكائن الحى للتطور"، وهلم جرا. وينطبق السشيء نفسه تقريبا على كلم "الأساس"، كما هو الحال فى العبارة الشائعة "الأسساس العصبى لصنع القرار". وقل شيئا كهذا بالنسبة لكلام "المنفعة": إنه بقيسة من الثنائية والمذهب الغائى finalism، والمبدأ المثالى عند أفلاطون على وجه الخصوص (Laws X:896) القائل: "النفس هى العضو الأول والقوة المحركة لكل ما يكون، أو يصبح، أو سيكون".

٨- الثنائية عاقر على أفضل الفروض ومنتجة مضادة على أسوأ الفروض dualism is barren at best and counterproductive at worst المحقق أنها أنتجت وفرة من الخرافات والعلوم الزائفة، من الاعتقادات فيما هو خارق للطبيعة والحياة بعد الموت إلى البار اسيكولوجيا، والتحليل النفسى، وعلم الجينات العقلية. وأعاقت الثنائية التقدم فـى كـل الفروع المعرفية التى تعالج العقل، وخاصة علم النفس الأحيائي وعلم الأعـصاب والطب النفسى وعلم العقاقير العصبية النفسية، والهندسة العصبية. ولكنها لم تمنع بعض هؤلاء الخبراء من دراسة أو حتى تزكية استعمال فـاعلين مؤثرين نفسيا لأغراض عسكرية والتحكم في الشعب.

خلاصة القول أن النثائية العصبية النفسية يتعذر الدفاع عنها علميا وفلسفيا. والأسوأ من ذلك أنها تستمر بحيث تكون عقبة كبيرة للبحث العلمى فى العقل، بالإضافة إلى المعالجة الطبية للأمراض العقلية. ومع ذلك لا تزال النثائية رائجة جدا، وخاصة صورتها المتعلقة بالكمبيوتر، والتسى نتسضمن نثائية الأجهزة والبر امج hardware/software dualism . ومع ذلك، سوف نؤجل مناقشة هذه الصورة من النثائية التى تتسم بمسابرة الجديد إلى الفصل الثاني عشر.

٨-٤ هل العقل فوق المادة؟

مرى النظر بصورة تقليدية إلى التحكم الإدراكى فى السلوك، كما فسى التجريف والقيادة والرسم والكتابة وضبط النفس، بوصفه دليلا لقوة العقسل على المادة أو "السببية النازلة" (Campbell 1974b). وغالبا ما يجرى النظر إلى التأثيرات الجسدية النفسية وتأثيرات الدواء الخادع (البلاسيبو) placebo بالى التأثيرات الممرضة لاحترام الذات المنخفض والضغوط الاجتماعية يقال إنها تمثل قوة العقل على المادة.

ولكن بطبيعة الحال، من منظور علمى لا يمكن أن توجد سببية العقل المادة، إذا كان السبب فقط أنها سوف تخرج عن كمية التحرك وبقاء الطاقة. هذاك فقط (أ) علاقات سببية على المستوى ذاته بين الحوادث العصبية، مثل الفرح أو الحزن الذى يسببه معرفة شيء ما؛ و(ب) العلاقات السببية من أسفل إلى أعلى ومن أعلى إلى أسفل بين الحوادث العصبية والجسدية غير العصبية، مثل الغباء تسببه ضربة على الرأس، وتسريع نبضة القلب تسببه رؤية المحبوب.

وعلى وجه الخصوص، تأثيرات الدواء الخادع المستخدمة فى تخفيف الألم وتدعيم الشفاء يتم تفسيرها فى الوقت الحاضر فى حدود علمية بـ شكل تام، وإن يكن بشكل تخطيطى فقط، وجزئيا بفضل اكتشاف أعصاب تـربط القشرة الدماغية بجهاز المناعة (انظر مـثلا Capioppo et al. 2006, and the القسرة الدماغية بجهاز المناعة (انظر مـثلا بفضل المتساف أعصاب تربط القشرة الدماغية بجهاز المناعة (انظر مـثلا journal Brian, Behavior, and Immunity)، المعالجة أو المزعجة لرمز (رمز ~ معنى ~ سلوك) يمكن تفسيرها أحيانا على أنها حالة للإشراط الكلاسيكى (Benedetti 2009)، ومن جهة أخـرى، ربما يستخدم مسكن الدواء الخادع مواد أفيونية باطنية النمو يولـدها المـخ. وتأثيرات الدواء الخادع التى تشمل توقع المكافأة كما فى إسعاف الألم المذى بحدثه مجرد رؤية سماعة الطبيب على السترة البيضاء، هى عملية فى دائرة مخ معقدة. وأخيرا تبين أن الآلام والأفراح الاجتماعية، مثل الحسد والشمائة تستخدم الدائرة العصبية التى تستخدمها الآلام التى تسببها مثيرات فيزيائيسة مؤلمة (Takahashi et al 2009). وخلاصة القول أن تأثيرات الدواء الخسادع حقيقة، وهى حلقات فى سلاسل سببية فسيولوجية، ولكن فوائسدها محسدودة. على سبيل المثال، تستطيع معالجات الدواء الخادع أن تقال حالات الانزعاج والآلام التى يسببها السرطان، ولكنها لا تستطيع أن توقف نمو الورم الخبين.

وباختصار، إن ما جرت العادة على اعتبار أنه حالات لفعل العقل المخ تبين فى نهاية الأمر أنه فعل المخ ~ المخ، أو فعل الملخ ~ بقيلة عمليات الجسم. وهذا التحول من الخيال الجسدى النفسى عند فرويد إلى مبحث المناعة الهرمونى العصبى النفسى، كان نتيجة متأخرة للتجارب الرائدة التى أجراها والتر كانون (والمشهورة بفكرة التوازن البدنى) وهانز سيلى (أبو البحث فى الضغط). وقد أثبت هذان العالمان ومن سايرهما بصورة حاسمة أن الأجهزة العصبية والهرمونية والمناعة تتشكل جهازا أعلى \_ وهو نصر إضافى للمادية النسقية. وأهمية هذين التسركيبين للصيدلة والطب، والطب النفسى على وجه الخصوص، ستكون واضحة.

على أن الشيء الذى يدعو إلى التهكم أن مبحسث المناعسة الهرمسونى العصبى النفسى يفسر لماذا يكون الكهنة والمعالجون بالكلام أصحاب تسأثير أحيانا، بالإضافة إلى تفسير لماذا يكون الإقصاء الاجتماعى ممرضا بصورة حرفية. وعلى هذا النحو، معدلات المرضية والفنائية لدى الفقراء أعلى مس معدلاتها لدى بقية الناس، ليس فقط لأنهم لا يسسطيعون إشسباع حاجساتهم ورغباتهم، وإنما أيضا لأنهم يعانون تقويما اجتماعيا سلبيا، وهو الذى يضعف المناعة (انظر مثلا، 2009 Kemeny) . وهذه النتيجة تدعم الاكتشاف المبكر، لدى علماء النفس الاجتماعيين، الذى مؤداه أن التفاوت النسبى يمكن أن يؤلم أكثر من الفقر المطلق. ومع ذلك، دعنا نعد إلى مشكلة العقل والجسم.

فى السنوات الحالية، ابتكر مهندسو الأعصاب الأدوات التسى عندما تغرس فى مخ مشلول أو فى مخ قرد شلت حركته، تتيح للحيوان أن يستحكم فى مؤشر الكمبيوتر أو الذراع الروبوتى. ويفسسر الثنائيون هذا العمل التكنولوجى الفذ بوصفه دليلا على قوة العقل على المادة. ولكن ما يحدث فى رأس المهندس الأحيائى هو أن جانبا واحدا من الجسم، أعنى منطقة فى قشرة مقدمة الجبهة، تنشط الطرف الصناعى العصبى وتجعله ينجز الحركات المرغوبة. وبصورة مماثلة التأثير المسكن للأدوية الخادعة وقوة المعالجة (غير الجديرة بالثقة) للصلاة يمكن فهمها بوصفها تأثيرات لعمليات فى المخ على أجزاء أخرى من الجسم. إنها المادة على المادة على طول الطريق. ولا بمكن أن يكون الأمر بطريقة أخرى ما دامت السلاسل السببية هى سلاسل

قشرة مقدمة الجبهة \* ب القشرة الحركية \* - الإصبع \*

شكل ٨-١ السلسلة السببية بين قرار تحريك الإصبع وحركة الإصبع الفعلية تمر عبر تنشيط القشرة الحركية. ترمز النجمة إلى حادثة ويرمز السهم إلى نبض عصبى. وفى حالة المرضى أصحاب الأطراف الصناعية العصبية، تكون الحلقة الأخيرة هى مؤشر الكمبيوتر أو اليد الآلية. وتفسير تصميم وثبات الرهبان البوذيين الفيتناميين الذين أضرموا النسار فى أنفسهم فى السبعينيات من القرن الماضى احتجاجا على الحرب هو تفسير ممائل. ولكن بطبيعة الحال هذه الحالة أكثر تعقيدا من التحكم السذى نتطلبسه فاعليات الحياة اليومية، لأنه يستلزم حرية الإرادة ودرجة من نكران السذات وتنظيما انفعاليا مكتسبا يفوق أى شيء يمكن أن ينجره النساس العساديون. وبصورة عارضة، تنظيم الانفعال emotion regulation، سواء كان متعمدا أم نلقائيا، هو موضوع مثير ورائج فى علم النفس (انظر 2007).

ولا ينظر صاحب الواحدية المادية إلى هذه الحالات بوصفها حالات لقوة العقل على المادة، وإنما ينظر إليها بوصفها حالات للتحكم الذى يمكن أن تمارسه أجزاء من المخ، وقشرة مقدمة الجبهة خاصة، على بقية الجسم. ومن ثم فإن الحالات التى نناقشها هى أمثلة للتطابق العصبى النفسى وليست أمثلة مضادة لهذا التطابق. وهكذا أصبح التحكم الإدراكى فى السلوك فى صلا نموذجيا فى علم الأعصاب الإدراكى، بالإضافة إلى الأساس العلمى للهندسة العصبية (انظر 2008 to a الإدراكى، بالإضافة إلى الأساس العلمى للهندسة على فلسفة عقل بديلة، مثل صور نتائية العقل والجسم عند ديكارت وهيوم وكانط وهيجل وهوسرل وفتجنستين وبوبر.

تأمل المهندس العصبى الذى يصمم أو يغرس طرفا صناعيا عصبيا حركيا ربما يمكن شخصا مشلولا من أعلى من أن يحرك مؤشرا على شاشة، أو ذراعا آليا، فقط عن طريق تخيل هذا الفعل. إن الممارس التكنولوجي أو التقنى يدفع القطب الكهربائي على القشرة الحركية للمخ وليس على عقل لامادى. وإعادة التوجيه هذه يصحبها تغيير طفيف في المصطلحات: إذ يستكلم علماء الأعصاب والمهندسون الأحيانيون عن السببية من أعلى إلـــى أسـفل top-down causation، بدلا من السببية النازلة downward. والسلسلة السببية التى نتكلم عنها وتقطعها هوة لامادية: إذ إنها مادية بصورة كاملة. وتــشكل الواحديــة الماديــة لا تقطعها هوة لامادية وصناعة الطرف الصناعى العصبى وتحث عليها، علــى أساس الهندسة العصبية وصناعة الطرف الصناعى العصبى وتحث عليها، علــى من تعوق الثنائية العصبية النفسية هذه الهندسة وتلك الصناعة. ومــن اللطيـف معرفة أن الفلسفة الملائمة يمكن أن تجلب الصحة والمال بالإضافة إلى تـشجيع التقدم الاجتماعى أو اعتراض سبيله. انظر الشكل ٨-٢.

| الواحدية المادية | :    | ائية | ' <b>11</b> // |       |              |
|------------------|------|------|----------------|-------|--------------|
| > عصبی۲          | عصبی | عقلى | ←              | , tão | نعط الحادثة  |
| ،> جسمی          | عصبى | جسمى |                | عقلى  | المستوى ذاته |
| عصبی             | جسمى | عقلى |                |       | نازلة        |
|                  |      | -    |                | جسمى  | صاعدة        |

النفس قشرة مقدمة الجبهة قشرة مقدمة الجبهة النفس قشرة مقدمة الجبهة قشرة مقدمة الجبهة البدن بقية الجسم القشرة الحركية البدن الطرف الصناعى العصبى (أ) (ب) (ب) المعتقد التثائى. (ب) الفرض المادى. (ج) الطرف الصناعى العصبى. وأخيرا، دعنا نتذكر عكس السببية من أعلى إلى أسفل، أعنى من أسفل إلى أعلى أو سببية من الجزيء إلى المخ. ويحدث هذا كل مرة يشرب فيها المرء فنجانا من القهوة أو كأسا من الخمر. وبالفعرل، يسستهلك الكرافين والكحول تماما بسبب تأثيراتهما فى الإدراك والحالة النفسية على التوالى. ورغم أن وظائف هاتين المادتين مشهورة فلا تزال طريقة فعلها خاضعة البحث (انظر مثلا 2008 tal. وهذا ينبت أن العلماء، على خلاف معظم فلاسفة العقل، لا يستريح لهم جنب حتى يكتشفوا الآلية الكامنة نحسن الوظيفة التى يهتمون بها.

وبعبارة موجزة، الأسهم السببية العقل \_ العقل والعقل \_ الجسم ينظر إليها كما يتبعها الثنائيون والواحديون الماديون.

۸-٥ الثنائية خطيرة

سوف يرفض صححب الثنائية المتحقق مع مذهبه أى معالجة للاضطر ابات العقلية تستخدم وسائل مادية من قبيل عملية جراحية عصبية وحبوب الدواء المؤثرة نفسيا (أو المؤثرة عصبيا)، وسوف يرفض أيضا الأطراف الصناعية العصبية التى يصممها المهندسون العصبيون لمساعدة الناس الذين يعانون من أضرار خطيرة فى المخ ولكن بسبب كفاءة هذه الوسائل، ربما يكون عالم الأعصاب الثنائى، عالم النفس السريرى أو الطبيب الفسى على استعداد للتضحية بأمانته الفلسفية، ويصفها للتأثير فى العقول اللامادية على نحو مزعوم ورغم كل شيء، يتعين عليه أن يدعم أسرته. والشيء الذى يؤسف له أن تشخيص الاضطرابات العقلية لا يزال عند مسترى بدائى إلى حد ما. وهذا فى صميم الموضوع إلى درجة أن كل طبعة جبيدة من العمل المعيارى فى هـذا المجـال، وهـو "الـدليل التشخيـصى والإحصائى للاضطر ابات العقلية"، تقدم معايير جديدة، على سبيل المثـال، بيد من الصعب التمييز بين ذهان الهوس والاكتتـاب، والخبـل المبكـر، بالإضافة إلى تحديد الفصام. والسبب الذى يقال أحيانا أن بعض الأعـراض الأساسية للاضطر ابات المختلفة هى الأعراض ذاتها. ولكن هذا وضع شائع فى الطب: علاقة العرض \_ السبب هى علاقة كثير بواحد بدلا من أن تكـون علاقة واحد بواحد. وهذا الغموض ملمح مميز لكـل المـشكلات العكسية (أو غير المطروحة) سواء كانت فى الطب أم الهندسة أ الفيزيـاء (انظـر (Bunge 2006a).

إلى أى حد يجوز تحسين هذا الموقف؟ أرى أن العلاج هو أن نستبدل التصنيفات الجسدية (أو العلمية العصبية) بدر اسات الأنماط العرضية (أو السريرية). (والفئات فى تصنيف ملائم تكون منفصلة، وما هكذا الحال مع الأنماط). ولنأخذ مثالا مألوفا: عسر الهضم العادى ربما يسببه قصور فى أداء المعدة أو الأمعاء أو الكبد أو المرارة. وربما يكشف الفحص المشامل فسب لهذه الأعضاء عن السبب وبالتالى يقترح العلاج الملائم.

وأرى أن حالة الاضطرابات العقلية موازية: إذ يظل تشخيصها غير <sup>معدر</sup> ما دامت الغلبة للثنائية العصبية النفسية، لأن نصائح هذه الفلسفة فـى <sup>العقل</sup> تركز على الأعراض أو الظواهر العقلية، والأفضل أن نبدأ بها ولكـن <sup>الردها</sup> إلى وقائع موضوعية في المخ. على سبيل المثـال، هـوس الـسرقة وتعاطى المخدرات سلوكان مختلفان تماما، ومع ذلك تتم معالجة الاضطرابين معا معالجة ناجحة عن طريق نالتريكسون [ مضاد للأفيونات ]، دواء يسسد مستقبلات الأفيون نفسها، والتى توحى بأنها تستخدم دوائسر المسخ ذاتهما. والأعراض لا تحل المشكلة التشخيصية، وإنما تطرحها فقط.

وبالتالى أقترح تكملة در اسبات الأنمباط النفسية الموجودة حاليبا بالتصنيفات العصبية العلمية، حيث لا توجد عبارات تشخيصية متل "مذعور" و"مفهوم" و"الوسواس القهرى" و"متردد مرضيا" و"مستهتر إلى حد بعيد"، وإنما توجد عبارات تشخيصية من قبيل "اضطراب اللوزة الممكن" و"مشكلة هيبوتلاموس ممكنة" و"الاضطراب الممكن للنواة المذنبة" و"ضرر قشرة الجبهة الأمامية الممكن" و"الضرر الجبهى الحجاجى الممكن" على التوالى. لاحظ أنه فى كل هذه الحالات من المفترون اضطرابات العقلية هى اضطرابات عضوية بدلا من أن تكون اضطرابات المخ بأسره أو أشياء شاذة جزيئية.

ومهما يكن من أمر، فإن الاضطرابات العقلية ليست أمراضا للمخ بأسره، على سبيل المثال، مرض باركنسون هو اضطراب للمادة السوداء؛ والاكتئاب يستلزم لا توازن السيروتونين؛ ويبدأ مرض الزهايمر كبقع نشوية فى الخلايا العصبية، ويرجع الالتهاب العصبى المتكرر إلى فقدان مايلين [مادة بيضاء فى المخ] خطير فسى الأعسماب الطرفية، وهلمم جرا، وباختصار، كل اضطرابات الطب النفسى عضوية: إذ لا يوجد اضطراب عقلى أو وظيفى بصورة خالصة. ومن ثم يجب تصنيف هذه الاضطرابات في حدود علمية عصبية. وهذا يستلزم أن الطب النفسى الجينسى، وخاصبة وتعاطى المخدرات سلوكان مختلفان تماما، ومع ذلك نتم معالجة الاضطرابين معا معالجة ناجحة عن طريق نالتريكسون [ مضاد للأفيونات ]، دواء يسمد مستقبلات الأفيون نفسها، والتى توحى بأنها تستخدم دوائسر المسخ ذاتهما. والأعراض لا تحل المشكلة التشخيصية، وإنما تطرحها فقط.

وبالتالى أقترح تكملة در اسات الأنماط النفسية الموجودة حاليا بالتصنيفات العصبية العلمية، حيث لا توجد عبارات تشخيصية مثل "مذعور" و "مفهوم" و "الوسواس القهرى" و "متردد مرضيا" و "مستهتر إلى حد بعيد" و إنما توجد عبارات تشخيصية من قبيل "اضطراب اللوزة الممكن" و "مشكلة و إنما توجد عبارات تشخيصية من قبيل الضطراب اللوزة الممكن" و "مشكلة هيبوتلاموس ممكنة" و "الاضطراب الممكن للنواة المذنبة" و "ضرر قشرة الجبهة الأمامية الممكن " و "الضرر الجبهى الحجاجي الممكن" على التوالى. لاحظ أنه في كل هذه الحالات مان المفترض أن الاضطرابات العقلية هي اضطرابات عضوية بدلا من أن تكون اضطرابات المخ بأسره أو أشياء شاذة جزيئية.

ومهما يكن من أمر، فإن الاضطرابات العقلية ليست أمراضا للمخ بأسره، على سبيل المثال، مرض باركنسون هو اضطراب للمادة السوداء؛ والاكتئاب يستلزم لا توازن السيروتونين؛ ويبدأ مرض الزهايمر كبقع نشوية فى الخلايا العصبية، ويرجع الالتهاب العصبى المتكرر إلى فقدان مايلين [مادة بيضاء فى المخ] خطير فسى الأعصاب الطرفية، وهلم جرا، وباختصار، كل اضطرابات الطب النفسى عضوية: إذ لا يوجد اضطراب عقلى أو وظيفى بصورة خالصة. ومن ثم يجب تصنيف هذه الاضطرابات فى حدود علمية عصبية. وهذا يستلزم أن الطب النفسى الجينسى، وخاصة البعث عن جينات مفردة "مسئولة" عن اضطرابات عقلية، لا يبدو واعدا، بالنسبة للوقت الحاضر على الأقل. إنه يتخذ أكثر من جين ملتو أو مفقود لترجيه العقل، أو أية وظيفة أخرى في جهاز خلية معقد إلى أبعد الحدود. ولا بد من توجيه نور الكشاف على منتصف مقياس المستويات. وبالمناسبة بجب التخلي عن وجهة النظر الوظيفية في العقل، والتي تفضلها الأكثرية من فلاسفة العقل المعاصرين، بحيث تكون سطحية علميا ومحفوفة بالمخاطر طبيا.

ولا يستلزم هذا أننا لا بد من أن نقبل النموذج المسمى سكين الجيش السويسرى، والذى يفضله علماء فراسة الدماغ وأصحاب علم النفس النطوري. وهذا هو الرأى القائل إن المخ يتألف من وحدات قياس مستقلة بشكل تبادلي، تنفذ كل وحدة منها وظيفة عقلية واحدة. ويعرف علماء الأعصاب أن هذا ليس هكذا: إذ إن كل عنصر في المخ يتفاعل مع أنظمة فرعية أخرى عديدة في الجسم. ويعرفون أيضا أنه في بعض الحالات يكون الاضطرابان العقليان المختلفان جدا بسبب اضطراب عضو واحد في المـــخ. على سبيل المثال، مرض هنتجتون [ نسبة إلى الطبيب جورج هنتجتون وهو مرض عقلي وراثي ] واضطراب الوسواس القهري بسبب اضطرابات النواة المننبة، أحد التجميعات العصبية التي تشمل العقد الأساسية. ومغ نلك من الصحيح أنه في كل دائرة عصبية يوجد عنصر مسيطر. على سبيل المثال، ربما يكون السبب في الرعب مثيرات بصرية أو سمعية أو لمـسية، ولكـن اللوزة ستكون جزءا من كل الصور المنوعة للرعب. ومن ثم فالقاعدة هي: لمعالجة الأحداث المرعبة المتكررة، افحص اللــوزة. وبــصورة مماثلــة،

لمعالجة اضطراب المعدة المتكرر من أى نوع، افحص الأمعاء حتى لو نبين أن المتهم النهائى هو الكبد والصفراء، أو حتى قشرة الدماغ (والمزيد عن التمركز مع التساوى فى الرتبة تجده فى الفصل التاسع).

ويواصل ميكانيكى السيارات عمله بطريقة ممائلة إذ إنه يسصن مشكلات السيارة إلى مشكلات مع الإشعال، والأسطوانات، وجهاز نقل الحركة، والدوائر الكهربائية، وهلم جرا. ويحاول تخمين الأجزاء المتضرر، من شكاوى السائق. وهذا هو السبب فى أن الميكانيكيين للسيارات هم، على الجملة، أكثر كفاءة من علماء النفس والمعالجين النفسيين السريريين: إذ إنهم لا يفصلون العرض عن العضو. إنهم يتنقلون من العرض إلى الاختلال الوظيفى إلى مشكلة جزئية. وهذا هو السبب فى أنماط السطحية العرضي.

(ونزعة الماهية essentialism هى الدعوى الأنطولوجية القائلة إن الأشياء لها خصائص من نوعين: جوهرية وعرضية. والنظير المنهجى لنزعة الماهية هو هذا: لا بد من استعمال الخصائص الجوهرية فقط لتعريف الفئات. على سببل المثال، يرتكز الجدول الدورى للعناصر على الخصائص الجوهرية للذرات التى هى أعداد بروتوناتها ونيوتروناتها. والذرة لا تغير النوع إذا فقدت أو اكتسبت الإلكترون أو الإلكترونين. والشيء الذى يدعو إلى الأسف أن عالم الأحياء التطورية البارز ارنست ماير كتب بعض الصفحات المؤثرة ضد نزعة الماهية؛ واعتقد فى أن الأحياء علم مستقل، ولم يلتغت إلى مشكلة فحص كيف تعرف الأنواع فى علوم أخرى مثل الكيمياء).

والنتيجة التي نخلص إليها أن الفلسفات ليست في حاجة إلى أن تكسون مفيدة اجتماعيا، ولكن يجب ألاّ تكون ضارة اجتماعيا. وأنا أؤكد أن الفلسفات · معب-الثانية في العقل خطيرة على الصحة العقلية لأنها تحسول انتبساه الباحسن والمعالج من المخ إلى عنصر لامادى ومن ثم بعيد المنال. وهدذا لا يعنس ر إنكار التأثيرات المفيدة لبعض المعالجات الكلامية: رغم كل شيء، الكلمسات مثيرات فيزيانية، وربما يعزز بعضها عمليات المخ للشفاء الذاتي، على حين ربما يحث بعضها الآخر المريض على أن يصحح عاداته السيئة. وبعبسارة أخرى، بعض الكلمات جيدة بقدر ما تكون أعمالا لأنها تؤثر في المخ، وليس في النفس الأسطورية.

## ٨-٦ تفسير الذاتية موضوعيا

ينكر الفلاسفة الذانيون العالم الواقعي ويحاولون وصفه في حدود خبرة ذاتية. وهكذا اكتشف مؤسس الفينومينولوجيا الأشياء المبهجة أو العالم النابض بالحياة (Husserl 1970) فقط بعد أن أنفق حياته الأكاديمية مغمورا في نفسه (مبحث الذات)، وزعم أنه لا يمكن فهم ماهية الأشياء إلا عن طريق وضع العالم الخارجي بين قوسين (أعنى الزعم بأنه لا يوجد). ولذلك أوقف بحث. عن التعالى، وافترض أن كل شيء، حتى الرياضيات، لا بد من العودة بـــه إلى ألفاظ الحياة اليومية، وهذا نوع من النزعة الاجتماعية الرخيصة. وبطبيعة الحال لم ينجز هوسرل ولا أحد من أتباعه الكثيرين على نحو

متزايد في أي وقت برنامجهم الرجعي من الناحية المعرفية. على سبيل المثال، لم يحاولوا أن يفسروا بلغة واضحة كيف يتكون المطر، وكيف تشتعل

النار، وكيف ينبثق الأيض، وكيف تنشأ الأزمة الاقتصادية. ومهما يكن من أمر، فإن هوسرل المتأخر لم يبتكر أى شيء: فقد أعدد كتابسة المسشروع الظاهراتي بغير عمد والذى وضع هيوم مخططا له قبل ذلك بقرنين، وقبلسه كانط بالإضافة إلى الوضعيين. ويكمن هذا المشروع في تفسير الموضوعية في حدود ذاتية (أو صبيغ المتكلم). على سبيل المثال، حاول ارنسست مساخ تفسير العالم الفيزيائي في حدود الإحساسات sensations.

وهذا على وجه الدقة عكس ما يفعله علم النفس العلمى وخاصمة علم النفس الإدراكى، المؤثر والاجتماعى: تفسير الذاتية فى حدود موضوعة (أو صيغة الغائب). خذ مثلا خبرة الوصل الوهمى التى يعانيها الجنود الذين خاصوا حربا. لا ينكر أحد أن هذه الخبرة ذاتية، ما دام الذين يعانون منها هم وحدهم الذين يملكونها. ولكنها حقيقة: إذ يعامل الأبتر العضو الوهمى بوصفه حقيقيا، وغالبا ما يعانى من ألم بالفعل، ويحدده فى موضع لا يملكه منذ فترة طويلة. هناك عمليك واقعية، ولا بد من تفسير ها فمى حدود موضوعة (غير تجريبية).

وفى الحقيقة، جرى تفسير حدات الوصل الوهمى أو لا فى حدود "خطة الجسم" المحفورة على القشر عنه الجسدية، والأثر المخلف الذى يدوم بعد عملية البتر. ووجد رونالد بالإضافة إلى أنها عاجز بولدون من دون وصل الذين لديهم أوصال كا مؤذية. وبالتالى التر عصبى" للجسم نفسه، والذى تعدله الخبرة فيما بعد. وأن هذه الشبكة العصبية الجزئية، بعيدا عن أن تقبل كل المدخلات من الجــسم، تــصفيها وتعطينــا الشعور بامتلاك جسمنا كله.

ويفس هذا الفرض الحالات الشديدة من عدم الحساسية الخلقيسة للأسم،

والظهور التلقائى للألم (مرض عصبى). وربما يعدل البحث الإضافى هــذا النفمين، ولكن أى بديل يحتفظ على الأرجح بفكرتــه الأساســية، وهــى أن أمذاخنا ترسم الصور الذهنية لأجسامنا، وكل خبراتنا بصفة عامة، ووحـدة الخبرة قبل كل شيء.

ومن الواضح أن تفسير الذاتية موضوعيا منسجم مع الشورة العلمية، وعصر التنوير، لأنه مادى وواقعى بدلا من أن يكون مثاليا وذاتيا. وينطلب إنجاز هذا المشروع تحويل الانتباه من عقول بلا مخ إلى أمخاخ "تعقل"، لأن الفسير هو كشف النقاب عن الآليات، وهذه هى العمليات التى تجعل الأنظمة المادية تتكتك (Bunge 2006a). وبالفعل، كما يقرر كتاب مدرسى حديث "الهدف الرئيس لمجال علم الأعصاب الإدراكى هو تفسير العمليات العقلية والسلوك فى حدود بنية ووظيفة المناطق المناسبة فى المخ وبقية الجهاز العصبى .(Purves et al. 2008, 57)

وتحقيق هذا الهدف كان حلما راود الفلاسفة الماديين منذ العصور القديمة. أسقط هذه الفلسفة، ولن تستطيع صياغة هذا المشروع العظيم؛ انزع المح، ولا يبقى عقل؛ تجاهل "الأساس" و "القوام" و "المتلازم" العصبى للعمليات العقلية، ولا يمكن الاحتفاظ بشكل معقول بالأمل فى فهمها. ومن ثم فإن أى فلسفة عقل بلا مخ لا بد أن تمحو ألفين وخمسمائة عام من علم العقل.

ملاحظات ختامية

وأنت تجد إذن أن مشكلة العقل والجسم هى أصعب المشكلات فى كسل الأسئلة العلمية الكبرى والموقرة، وهى المشكلة التى يطوقها السور اللاهوتى السميك ويلفها ضباب فلسفى. ولا غرابة فى ذلك، فالنفس كانست الخاصسة التقليدية للكهنة، والشامانيين، والدجالين، والفلاسفة الذى يرفضون تعلم علسم النفس الحديث، ومع ذلك تراهم يصرحون بجرأة بأنه لا توجد مثل هده المشكلة، إما لأن أفلاطون قد حلها، أو لأنه لا يوجد عقل أو لأن العقل خفى.

على سبيل المثال، يقتسم كولين ماكجن (Colin McGinn (1993, 36 رأى جون تندل الفيزيائى فى القرن التاسع عشر والذى اقتبسسه وليم جيمس جون تندل الفيزيائى فى القرن التاسع عشر والذى الذى الذى الانتقال من فيزياء الملخ إلى (1890, I: 147) القائل إن "الانتقال من فيزياء الملخ إلى الحقائق المناظرة للوعى هو أمر لا سبيل إلى تصوره"، ولكن "الذى يمكن تصوره (أو يمكن التفكير فيه) هو مفهوم نفسى، وليس مفهوما إبستمولوجيا مثل معقولية (أو احتمال) فرض على ضوء مجموعة معينة من المعرفة.

وبالإضافة إلى ذلك، لا يتوقع أن يلجأ الفلاسفة إلى الحجج من المسلطة، وهى الطريقة التى مارسها ماكجن، وخاصة عندما تكون السلطة المزعومة استحقت شهرتها فى مجال بعيد تماما. وفى حالة مشكلة العقل والجسم، يتوقع أن يعتمد الفلاسفة على علم الأعصاب الإدراكى. وهذا العلم هو المسلطة الوحيدة (المؤقتة) التى يجب أن يعترف بها فيلسوف العقل. ولكن قائمة مراجع ماكجن الطويلة والمؤلفة من أربع صفحات لم تتضمن إلا مرجعين علميين، ولم تتضمن على الإطلاق مرجعا لأنصار التطابق العصبى النفسى، والذى تصادف أن يكون الدافع الفلسفى لعلم الأعصاب الإدراكى. دعنا نكتشف ما يفكر فيه علماء العقل فى عصرنا حول مسألة العقل.

## الفصل التاسع

## المادة العاقلة: المخ اللين

فلسفة العقل هي فصل من الأنطولوجيا يعالج السمات الأساسية والعامة إ<sub>لى ح</sub>د بعيد للعقل البشرى. ويمكن أن تكون إما تقليدية (في مرحلة ســـابقة على العلم) أو معاصرة (منطلقة من العلم). وفلسفة العقل التقليدية، بكلمسات قليلة، هي الفرض القائل إن كل شيء عقلي يحدث في العقل اللامادي. وهذه هي وجهة نظر الشامانيين والكهنة، بالإضافة إلى وجهمة نظمر أصمحاب النطيل النفسي، والوسطاء، وعباد العصر الجديد. ويلتقي الفلاسفة المثاليون، وعماء اللغة غير المتحيزين لمتكلمين واقعيين، بالإضافة إلى كثير من علماء انفس، ويتفقون في الرأي. ووضع الفيلسوف المشهور هيلاري بيتام Hilary Putnam (1975, 291) المسألة على نحو جنير بالذكر إيمكن أن مستعمر ن لجبنة السويرى، ولن تكون مادة". وينكر منابع المعادين ا نطلبق الحالات العقلية مع حالات المنع من مرد و نكون حالة عقلية، بالإضافة إلى مناظرة (162-163, 162-163 ke اللة للتصور تستخدم لتدعيه

وعلى العكس، فإن المجلمة، بالإضبافة إلى المجلمة، بالإضبافة إلى المجلمة الرضوا أن كل المجلمة برعوسنا. وهذا هو السبب فى أن قطع الرأس يعتبر دائما أفضل دفساع ضر التفكير الخطير. والشريك المنهجى لهذه الفلسفة المادية فى العقل هو بطبيعة الحال الاستراتيجية التي يجوز تلخيصها فى القاعدة: لكى تفهم العقسل، ادرس المح الحى to understand the mind, study the living brain. وهذا على وجه المخ الحى المد الأعصاب الإدراكى منذ أن كتب دونالد هسب (1949) مشروع بحثه (انظر مثلا، 2008 et al. 2008). وعلى سبيل المثسال، نتسائف مشروع بحثه (انظر مثلا، 2008 العصبية الموزعة على نحو متفرق. وهذا هو السبب فى أن ذكريات الخوف، التى هى محفورة فى اللوزة، يمكس قتلها حرفيا عن طريق استئصال أجزاء من هذا الجهاز الفرعى للمخ.

والشيء الذى لا سبيل إلى إنكار، أن علم النفس بلا مخ يمكن أن يصف بعض الظواهر العقلية وصفا صحيحا. ولكن لا يمكن أن يفسر أى ظاهرة منها، لأن التفسير الحقيقى يستلزم الكشف عن آليات ; يقمر أى فلامة Machamer et al 2000). وبالإضافة إلى ذلك كل الآليات عمليات فى أنظمة مادية (Bunge 2006a). والمعنى الطبى المتضمن هو أن الاضطرابات العقلية الخطيرة هى أمراض للمخ تتطلب معالجات تعطل عمليات عصبية. ومع نلك، ما دامت الأمخاخ الحية مغمورة فى بيئة اجتماعية، فلا بد من دمج علم الأعصاب الإدراكى الانفعالى فى علم النفس الاجتماعى. والنتيجة هى علم الأعصاب الإدراكى الانفعالى فى علم النفس الاجتماعى. والنتيجة هى علم الأعصاب الإدراكى الانفعالى فى علم النفس الاجتماعى. والنتيجة هى علم الأعصاب الإدراكى الانفعالى فى علم النفس الاجتماعى. والنتيجة مى علم

والدعوى القائلة إن المخ هو العضو العقلى يمكن تسدعيمها فقط إذا افترض أن المخ يكون ناشطا بصورة لا تلين، حتى في النوم، فسى غياب المثيرات الخارجية، بينما يؤدى وظائف غبية (روتينية): إذا نظر إليه بوصفه الدرا على أن يثير ذاته ويدرك نفسه \_ أعنى موهوبا بالتلقائية والدفع السذائى والملء الذاتى والبرمجة الذاتية، بالإضافة إلى القدرة على أن يصلح ذاته. والشىء الذى لا شك فيه أن افتراض أن الفهم وحسده للمسخ يمكن أن يساعد في فهم العقل يستلزم استثمارات فى الإبداع والعمل التجريبى أكسر بثير من قبول أى آراء منافسة بسيطة، من الدراسة القديمة للسنفس إلى الزعة الحسابية الملائمة للعصر الحديث، وذلك لأن المخ البشرى تسصادف أن يكون النظام المعقد إلى أبعد الحدود في العالم. وكما قال كين هل النا ماحب الشهرة فى الذكاء الاصطناعى: "إذا كان المخ بسيطا إلى حد يكف لنا لكى نفهمه، فسوف نكون بسطاء أيضا إلى درجة أننا لا نستطيع".

١-٩ التطابق العصبي النفسبي

دعنا نلق الآن نظرة عجلى على أكثر بدائل النتائية الكلاسيكية أهمية، أعنى نظرية (أو بالأحرى فرض) التطابق (الهوية) العصبى النفسى. (في العلوم الدقيقة، لا تكون النظرية الملائمة تخمينا ضالا، وإنما تكون نسسقا فرضيا استنباطيا hypothetic-deductive system). وهذا هو التخمين الردى فرضيا استنباطيا لعمليات عصبية. ويصورة دقيقة إلى حد بعيد، القائل كل العمليات العقلية عمليات عصبية. ويصورة دقيقة إلى حد بعيد، بالنسبة لكل عملية عقلية م، توجد عملية ن في جهاز المخ، بحيث إن م - ن على سبيل المثال، الرؤية هي الوظيفة المحددة للجهاز البصرى؛ والـ شعور بالنوف وظيفة محددة للجهاز المتمركز في اللـوزة؛ والتـروى واتخـاذ القرارات هي وظائف محددة لقشرة الجبهة الأمامية، وهم جرا. (انظر مثلا Bindra 1980; Bunge 1980a; Changeux 2004; Hebb 1980; Le Doux (2002; Mountcastle 1998; Zeki 1993). وفى السياق الحالى نفهم كلمة "وظيفة" بوصفها عملية فى شيء عينى، من قبيل دوران الدم في نظام القلب والأوعية الدموية، وتشكيل القرار فى قشرة الجبهة الأمامية. والوظيفة المحددة للجهاز س هى الوظيفة التى يمكن أن يؤديها س وحده. على سبيل المثال، يؤدى المخ وظائف كثيرة جدا، ولكن المخ وحده يمكن أن يفكر . ويشطب الوظيفيون السينات من التقرير السسابق، أو يتصورون الأعضاء بوصفها مجرد وسائل لأداء الوظائف. والمثال على هذه الطريقة الغائية فى التفكير هو عنوان كتاب بوبر وإكلس: العقل ومخسه. ولماذا لا يكون المشى وأرجله، والهضم وأحشاؤه، ونحو ذلك؟

ويصبح الوظيفيون عرضة للخطأ الذى رأى أرسطو أن أفلاطون قد ارتكبه: خطأ الكلام عن الحركة فى ذاتها بدلا من الكلام عن الأجسام المتحركة. وعلى العكس، يحاول أنصار علم الأعصاب الإدراكى والانفعالى تحديد العمليات العقلية فى المخ، والكشف عن آلياتها: إنهم يعملون فى فسيولوجيا العقل، مثلما يعمل العلماء الآخرون فى فسيولوجيا الهضم. انظر جدول ٩-١.

| الوظيفة (الوظائف) المحددة | العضو                   |
|---------------------------|-------------------------|
| الشعور بالخوف             |                         |
| السمع                     | الجهاز السمعي           |
| اليقظة                    | جذع المخ                |
| خريطة البيئة المكانية     | القشرة الأنفية الداخلية |
| محانية                    |                         |

جدول ٩–١ فسيولوجيا العقل في كلمات قليلة.

410

| العصبين                     | الذاكرة قصيرة الأجل، والتوجيه الذاتي<br>الاشمئز از |
|-----------------------------|----------------------------------------------------|
| المزيرة                     | الاشمئزاز                                          |
| البريني<br>النواة المنكئة   | الابتهاج                                           |
| البصلة الشمية               | الشم                                               |
| فشرة الجبهة الأمامية        | التحكم المعرفي والوظائف التنفيذية                  |
| الجهاز البصرى               | الرؤية                                             |
| قشرة الجبهة الأمامية الوسطى | التقدير والقرار                                    |
| المخ كله                    | الوعى                                              |
| , ,                         |                                                    |

ومما يؤسف له أن فرض التطابق العصبى النفسى غالبا ما تتم صياغته مباغة سيئة حتى من الناس الذين يز عمون التمسك به. وفى صورة شائعة "الفكر والوعى منتجات المخ" (Engels 1954, 55). وفى صورة أخرى "المخ بسبب العقل" (Searle 1997) أو بصفة عامة "التشريح العصبى يسبب وظيفة عقلية". وهما صورتان من الصبيغ غير المتعمدة لمذهب الظاهرة الثانوية الثنوية السلبية لفاعلية المذهب الثنائى القائل إن الأحداث العقلية هى النتيجة الثنوية السلبية لفاعلية المخ، متلما تكون الضوضاء نتيجة ثانوية للمحركات.

وصورة الإنتاج من مذهب الظاهرة الثانوية خاطئة، لأن المنتج يتم التفكير فيه بصفة عامة بوصفه شيئا قابلا للانفصال عن مصدره وغير قابل لأن يؤثر فيه - ومثال ذلك، الصفراء منتج للكبد. والصورة السببية من مذهب الظاهرة الثانوية خاطئة أيضا لأن العلاقة السببية تقوم بين الحوادث ولا تقوم بن الأشياء والحوادث تحدث فيها. على سبيل المثال، الدوران ليس نتيجة العطن، وإنما هو على وجه الدقة ما تفعله العجلة - ووظيفته الأساسية بالإضافة إلى الانزلاق هو التسحين عن طريق الاحتكان، وإحسدان الضوضاء، وهلم جرا. وليست العجلة هي "المتلازم الفيزيائى" أو "الأسساس" للدوران. ومن المحال بصورة متساوية القول إن العجلة "تنفع" السدوران أو "تمتله بمثال عينى" أو إنها "الأساس المادى" للدوران. ويقول المرء بدلا مس ذلك إن العجل يدور. وبدلا من ذلك، وعلى عكس مذهب الظاهرة الثانويسة، إذا كان المخ يسبب العقل، فإن العقل لا بد بدوره من أن يؤثر فى المخ، مسا دامت كل حادثة تبدأ سلسلة سببية جديدة (Lachs 1963).

إن الوظائف العقلية، لا هى منتجات للمخ و لا نتائج له: وإنما هـ مما يمكن أن يفعله المخ. وبصورة متساوية، انقباض العضلة لا هو منتج للعضلة و لا هو نتيجة لها: وإنما هو مجرد فاعلية العضلة المحددة. (انظر Bunge 1980a لتشكيل مفهوم الوظيفة المحددة). والفرض العصبى النفسى الواحدى هو ببساطة أن العمليات العقلية هى عمليات فى أنظمة المخ، مثل "مناطق" اللغة فى القشرة المخية.

وهذا الفرض كان أساسيا لعلم النفس الطبى منذ أبقر اط وجالينوس، وكان مستهدفا أيضا من اللاهوتيين والفلاسفة المثاليين. وهو يمثل بطبيعة الحال الافتراض المركزى لعلم الأعصاب الإدراكى، وكلاهما يحاول "رسم خريطة العقل على المخ". ومع ذلك دعنى أعجل بالتحذير أن هذه الخريطة يتبين فى النهاية أنها مختلفة تماما عن خريطة واحد مقابل واحد لمنطقة. انظر الجزء 5-9.

ولكى نؤكد أن الواحدية المادية تقرر تطابقا معينا، وليس مجرد ارتباط أو موازاة، دعنا نعد صياغتها بصورة واضحة إلى حد بعيسد إن لـــم تكــن متدالقة: بالنسبة لكل عملية عقلية م، هناك عملية ن فى نظام المخ بحيث إن م.ن. وبصورة متساوية: بالنسبة لكل وظيفة عقلية ف يوجد نظام للمخ ب يزدى ف. والنتيجة الطبيعية الطبية هى: إذا كان ب مصابا بأذى أو مفقودا، فإن ف تتم إعاقتها أو تخفق في الظهور.

وفرض التطابق العصبى النفسى فى هذه الصيغة قابل للاختبار تجريبيا. وبالفعل من الممكن تغيير الأنظمة العصبية من خلال وسائل صعديلية أو جراحية، أو الإثارة المغناطيسية عبر الجمجمة (اختصارا TMS)، وقياس التغييرات الناتجة فى السلوك. وعلى خلاف التصوير بالرنين المغناطيسى التغييرات الناتجة فى السلوك. وعلى خلاف معينة، فإن الإثارة المغناطيسية عبر الجمجمة تغير بعضها على رأس قياس بعض مزاياها.

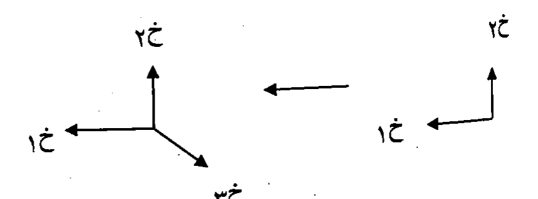
## ٢-٩ العارضية والانبثاق

ناقش بعض فلاسفة العقل، مثل هيلارى بنتام، وسول كريبكى، مشكلة العقل والجسم على ضوء خيالات تامة. وبعض الخيالات الشائعة إلى حد بعيد هى المخ فى وعاء Dry Earth والأرض الجافة Dry Earth، والزومبيات على المخ فى وعاء Star Trek، والأرض الجافة الخير، وقد استخدمه Zombies، و"الناقل" فى فيلم Jacgwon Kim (2006, 8-9) لتوضيح ما يسميه "العارضية الحوث الإضافى) supervenience للعقلى على الفيزيائى"، بالإضافة إلى دعم الصورة الفيزيائية أو الردية للمادية.

<sup>و"الناقل</sup>" المذكور هو وسيلة خيالية تجرد شخصا بإلحاح، وتجمع كـل <sup>المعلومات</sup> حول مكوناته الجزيئية، وأوضاعها النسبية، وتنقل هذه المعلومات إلى مكان آخر، حيث تستعمل وسيلة أخرى هذه المعلومات لتركيب نسسخة مطابقة للشىء الأصلى. وأؤكد أن هذا الخيال هو مجرد خيال، لأنه يقوم على تصور خاطئ للمادة الحية، التصور الذى يرى أن كل ما يهم عن نظام هسو التركيب والبنية، بصرف النظر عن الآلية والتفاعل مع البيئة.

ونموذج التركيب \_ البنية للكائن الحى، أو بالفعل لأى نظام مادى، ناقص لأنه جامد" إذ إنه يهمل حقيقة أنه لكى يكون الشىء حيا، لا بد من أن يخضع لأعداد كبيرة من التفاعلات الكيميائية \_ بعضها يكون متز امنا وبعضها الآخر يكون تاليا \_ التي يتم تنظيمها وتوقيتها بدقة شديدة. و لا يمكن أن تبدأ بعص التفاعلات حتى تكتمل تفاعلات أخرى، وذلك ببساطة لأنها "تستعمل" منتجات التفاعلات الأخيرة. وإذا كان لهذا السبب فقط، فالفكرة الحقيقية للحياة الجارية تكون بسيطة وتوضع بطريقة معتدلة. ويصح هذا حتى بالنسبة للمف اعلان الكيميائية البسيطة المستخدمة في الصناعة الكيميائية.

وبناء على ذلك عندما توضع كل المواد الكيميائية التي تشكل كائنا حيا معا فى الأوضاع الصحيحة، لن تحيى النظام، ولا تخصصعه لشحنات كهربائية، وهى الطريقة التي توهمتها مارى شيلى عندما تخيلت فرانكنشتاين. وإنتاج حياة اصطناعية يتطلب أكثر من ذلك. ولحسن الحظ إن فرض التطابق العصبى النفسي لا يمثل أوهام الخيال العلمي ولا يقع ضمنها، وإنما يرتكز على بحث معرفي عصبي متين ويحث عليه، وهذا شيء قلما يراعيه فلاسفة العقل (على سبيل المثال، قائمة مراجع مطولة من عشر صفحات في كتاب العقل (على سبيل المثال، قائمة مراجع مطولة من عشر صفحات في كتاب كيم 2006 Kim لا تسجل مقالة واحدة في علم الأعصاب الإدراكي). لم أر عالما يناقش وسائل الخيال العلمى الممكنة مناقشة جادة. وبالنسبة لهذه المسألة، لم أر كلمة العارضية (الحدوث الإضافى) supervenience فى نثرة علمية. يفضل العلماء كلمة "انبثاق" emergence عندما يتعساملون مسع البدة الكيفية. وكما رأينا في الجزء o-V، كلمة انبثاق لها معنيان منتامسان على نحو تبادلى: (أ) خصوصية لنظام لا يملكها أحد مكوناته، مثل القسدرة على نحو تبادلى: (أ) خصوصية لنظام لا يملكها أحد مكوناته، مثل القسدرة على نحو الجبهة الأمامية. (ب) خاصية جديدة جدريا تتشأ خلال عملية، مثل الترة على تواءة" عقول الأفراد الآخرين. نشأت الجدة فى العملية المتطورة والتطورية معا. ويمكن تمثيل المفهومين معا، الإستانيكى والديناميكى، عسن طريق تفريغ محاور جديدة فى مكان الحالة بالنسبة لأشياء من نوع معسين.



شكل ٩-١ نتبثق خاصية جديدة خ في شيء يملك خاصيتين خ و خ٠٠

والقول إن خاصية جديدة خ ، تظهر ، أو إنها تنبثق من خواص غائبة من <sup>فبل الأشباء</sup> من نوع معين ن، قصير بالنسبة إلى "خلال تاريخها تكتسب <sup>الأشباء</sup> من النوع ن خاصية خ ": والسبب هو بطبيعة الحال أنه \_ كما جادل <sup>أسطو</sup> ضد أفلاطون - لا توجد خصائص من دون حوامل: فكل خاصية هى <sup>خاصية لشىء</sup> أو آخر . (تجد المزيد عن ذلك فى الفصل الرابع عشر). وفى حالة الأشياء الحية ربما يكون التاريخ موضوع البحث إمسا تساريخ الحيساة (أصل الكائن الحى) أو تاريخ النوع (أصل القبيلة). وبالتالى ربمسا يبحسن المرء عند أى سن ونحت أى ظروف يتعلم الأطفال التفكير فسى العمليسان العقلية للآخرين، أو أى من أسلافنا البعداء اكتسب هذه القدرة.

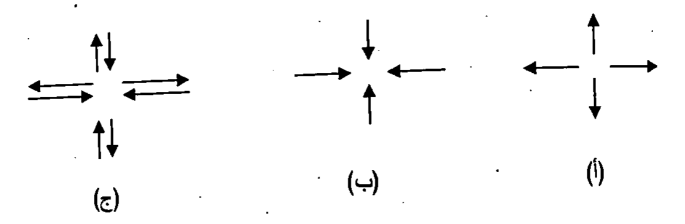
ومهما يكن من أمر، على حين تكون مفاهيم الانبثاق واضحة وتستعمل استعمالا متكررا فى العلوم منذ أن قدمه جورج لــويس فــى عــام ١٨٧٤، وخصوصا منذ أن جعله لويد مورجان ١٩٢٣ رائجا فى الأحياء وعلم النفس، فإن فكرة العارضية (الحدوث الإضافى) لا هى جيدة التعريف ولا هى شائعة خارج فلسفة العقل المعاصرة.

٣-٩ المخ اللين

إن الفروض المعروفة جبدًا عن طبيعة المخ هى أنه ثابت بصورة أساسية منذ الولادة. وأن الخبرة بمكن فقط أن ترقق نغمته أو تعدله (الجبلية)؛ وأنه فى لوح فارغ من الكتابة عند الميلاد، وبعد ذلك يكون بالكلية تحت رحمة بيئته (التجريبية، والسلوكية، والنزعة الوظيفية)؛ أو أنه لين، بمعنى أنه يتغير بقدر ما يتعلم، وينسى، ويبتكر، ويحفظ، ويقرر، سواء كان ذلك بصورة تلقائية أم تحت إثارة خارجية.

وينسجم الفرض الأول انسجاما جيدا مع وجهة نظر تشارلز شيرينجنون، القائلة إن الوظيفة الأساسية للجهاز العصبى هى أنه يوفق بيين الأجزاء المختلفة في الكائن الحى ويجعلها منسجمة بعضها مع بعصض. ونظرا لأن شيرينجتون (1964) قد ركز على الوظيفة شبه الجامدة للمسخ، فقد أهمل وظائفه العقلية، ومال إلى الثنائية العصبية النفسية. والفرض الثانى متسق مع مسلمة إيفان بافلوف القائلة إن المخ هو "العضو لعلاقات الحيسوان المعقدة للغاية بالعالم الخارجي". ولم يكن أمرا مفاجئا أن يسدعم فسرض النطسابق العصبى النفسى (Pavlov 1955).

والفرض الثالث هو فرض علم الأعصاب الإدراكي منذ هـب (1949). ودافع هب (1980)، شأنه في ذلك شأن بافلوف، عن واحدية عصبية، ولكن، على خلاف بافلوف، حاول أن يعلم زملاءه من علماء النفس بـدلا مـن أن يهاجمهم. انظر شكل ٩-٢.



شكل ٩–٢ ثلاثة آراء في المخ: (أ) متصلب ومكتف بذاته (الجبلية)؛ لين وسلبى (التجريبية)؛ (ج) لين وتفاعلى (علم الأعصاب الإدراكي).

ويدمج الفرض الثالث الحقائق الجزئية في الأمور الحتمية الوراثية والبيئية معا، وخاصة الفرض القائل إن المخ ينظم الوسط الداخلي وتفاعلت <sup>الحيو</sup>ان مع بيئته على حد سواء. ومع ذلك يتجاوز هذا الرأى الثالث رأى <sup>شيرينجت</sup>ون وبافلوف، لأنه يؤكد الفاعلية العصبية المتولدة أو التلقائية، حتى خلال النوم. والدليل الحاسم على هذا الرأى هو الطبيعة البناءة للمذاكرة العرضية (Bartlett 1932; Tulving 2002). ومعنى هذا أننا نتذكر الحوادث، ونسربط غالبا ذكريات مختلفة، بدلا من أن نعيد تقديم ما حدث بالفعل بسصورة مخلصة. وإن شئت أن تضع ذلك بألفاظ عصبية فقُل إن تذكر حادثة يكمن غالبا فى تجميع آثار تذكر مختلفة. وهذا هو السبب فى أن شهادات شهود العيان غير جديرة بالثقة. وهذا هو السبب أيضا فى أن نموذج الكمبيوتر فى العيان عير عن الهدف.

والدليل الآخر على فرض فاعلية المخ التلقائية هو أن ٢٠-٨٠% من ميزانية طاقة المخ تنفق على الاتصال العصبى الداخلى، على حين ان الاستجابة للمطالب الخاطفة فى البيئة ربما تأخذ مقدارا قليلا من ١% من ميزانية الطاقة الكلية (Raichle 2006).

وبطبيعة الحال، يعتمد معدل إنفاق الطاقة على طبيعة المهمة. ومن المرجح أن يكون كبيرا خلال مراحل التعلم المبكرة، وبينما يحصل الحيوان على طريقة عمل المهمة. على سبيل المثال، الدر اسة الأحيائية العصبية لحصين الفئران بينما نتعلم مهمة، ثم تذكرها بعد ذلك، قادت جيورى بوزاكى والعاملين معه إلى هذه النتيجة: "خلال التعلم، الترتيب الزمانى للحوادث الخارجية يكون أداة فى تحديد وضمان التمثيلات الخاصة بالخلايا العصبية الملائمة، على حين أنه خلال التنكر والتخيل أو تخطيط الفعل، فإن فعالية السلسلة [ من الخلايا العصبية المعنية ] نتحدد عن طريق القوى المحركة الجوهرية في الشبكة" (Pastalkova et al. 2008) "الخاصية الأساسية للمخ هى اليونة، القدرة على التغير فى الاستجابة للخبسرة والاستعمال" (34, 2009. وهذه التغيرات وظيفية (نفسية) أو بنيوية (تــشريحية)، وبينمــا يحدث بعضها بسبب المثيرات الخارجية يحدث بعضها الآخر تلقائيا. والتعلم والنسيان والتخيل والابتكار واتخاذ القرار والتعديلات التـــى تخــضع لهــا نكرياتنا عبر الزمان، ربما تشكل الدليل المفروض إلى حد بعيد على الفرض القائل إن أجزاء أمخاخنا "لينة" بدلا من أن تكون مطاطة (لا تترك آثارا) أو متصلبة بمعنى أنها غير قابلة إما للتعلم أو نسيان أى شيء.

أدرك رامون كاجال بالحدس، وبعد نصف قرن وضع دونالد هـب (1949) نظرية، أن الآلية الأساسية للتعلم والنسيان هى الليونة المتـشابكة \_ تغييرات فى قوة العلاقات بين الخلايا العصبية. وفى عام 1948 أثبت حدوث الليونة ووضع هذا المصطلح. وفى عام 1966 أثبت تيرجى لومو بالتجريـة فرض كاجال \_ هوب. وبعد ذلك بسبع سنوات عمل هو وتموثى بليس علـى تقوية هذه العلاقات من خلال إشعاع له موجات مغناطيسية كهربائية عاليـة التردد. (والاسم التقنى لهذا التسهيل المتشابك هو TTJ، وهو اختصار لنقوية طويلة الأمد). وحديثا أضاف أتيلا لوسونسيزى تغيرا تشريحيا، أعنى تبـديل الأعمدة الفقرية المتشجرة، بوصفه آلية ليونة (انظر 2009 Craver لتحليل هذا المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). وفـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). وفـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). وفـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). وفـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). وفـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). ولمـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). ولمـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). ولمـى الوقـت المشروع البحثى متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). ولمـى الوقـت المشروع البحثي متعدد المستويات ومتعدد الفروع المعرفية). ولي الوقـت

إن بحث الليونة العصبية، الذى استغرق قرنا كاملا، هو مثـل موضـح للطبيعة طويلة الأمد والبينية والدولية للبحث الأساسى فيما يعرف بالأسـئلة الكبرى، بالإضافة إلى التضفير الجوهرى للفرض والتجربة. وبالإضافة إلى ذلك فقد أثبت البحث ذاته أن التعلم والنسيان يستخدم عمليات علمى عربة مستويات، من إطلاق جزيئات من أنواع معينة واستلامها - خفيفة مشل الكلسيوم وثقيلة مثل الجلوتومات - إلى تكوين البروتينات وانحلالهما، والتغيرات المورفولوجية [ المتعلقة بالشكل والبنية ] فى الأعمدة الفقريسة المتشجرة، وتجمع وإخفاء تجمعات الخلايا - كما سمى هب (1949) الأنظمة المؤلفة عن طريق خلايا عصبية عديدة.

فندت الليونة المتشابكة التطور الجبلى، والجينى خاصة، للمخ بوصفه يتحد تحديدا تاما عن طريق الوراثة، ووضعت محله التصور فوق الجينى. والتصور الأخير "يسلم بأن العلاقات بين الخلايا العصبية تتم إقامتها على مراحل – ومع هامش جدير بالاعتبار من قابلية التغير – وتخضع لعملية الاختيار التى تجرى بواسطة المحاولة والخطأ (185, 2004, 2004). ونظرا للقوة الكبيرة والمتزايدة للدليل على هذا الرأى الدينامى للعضو العقلى، فإن الشعبية المستمرة للرأى المعارض فى صوره المنوعة – الحتمية الجينية عند داوكنز، والأفكار الفطرية عند تشومسكى، والنزعة الحسابية، تعد أمرا ملغزا.

وتقترح نتائج البحث الخاصة بالليونة وجهة النظر التالية عن مخ أحد الفقاريات العليا (نديى أو طائر). ويتضمن هذا المخ أنظمة فرعية من نوعين: ذات ربط ثابت وربط متغير \_ أو ملتزم وغير ملتزم على التوالى. والأنظمة الأولى مسئولة عن وظائف روتينية، بينما الأنظمة الأخرى قادرة على أداء وظائف جديدة، أعنى التعلم. وكل وظيفة عقلية هى وظيفة محددة لجهاز عصبى يكون مرنا أو كان مرنا قبسل أن يستعلم الحيوان الوظيفة موضوع البحث إلى درجة أنها أصبحت روتينية. وأبسط خلية عصبية تكون فلارة على أداء وظيفة عقلية ربما تسمى سيكون. وباختصار، كــل عمليـــة فالروم من عملية في سيكون، أو في نظمام ممن سميكونات (لمزيمد ممن عليه في عملية في سيكونات (لمزيمد ممن المتصبلات انظر Bunge 1980a; Bunge and Ardila 1987). وتجيب الأفكار السابقة عن سؤال حول هدف علم النفس ومجاله، والذي

طردناه في مستهل الفصل السابق. وعلم النفس هو الدراسة العلمية للعقب المنعلقة بمجموعة من العمليات، غير العمليات المألوفة، مثل تكوين البروتين والدورة الدموية، التي تحدث في الأنظمة الفرعية اللينة لأمضاخ الفقاريات العلبا (الثديبات والطيور) بالإضافة إلى در اسة السلوك الـــذى تحكمـــه هـــذه الأنظمة الفرعية.

## ١-١ التمركز مع التسوية

إن الخلاف المتكرر في علم الأعصاب هو خلاف بين أنصار التمركز وأصار الكل. مال أنصار التمركز، مثل جالينوس وجال، إلـــى أن يكونـــوا واحبين ماديين، بينما مال أنصار الكل، مثل جاكم سون وفرويد، إلى أن بكونوا تنائيين. والسبب في هذا الربط القوى لا بد من أن يكون واضحا: فللوقائع توجد في مكان ما، على حين أن الموضوعات اللامادية، مثل النفوس <sup>والأعداد،</sup> إما أنها ليست فى أى مكان أو أنها فى كل مكان. وهذا هو السبب <sup>فى أن</sup> ديكارت فى *التأملات* (Meditations (1641) تمسك بأن الشيء المفكر res cogitans خارج الزمان<sup>(•)</sup>. وهو التقرير الذي أثار سخرية ليبنتز. ولكن (\*) في التأمل الخامس، يقابل ديكارت الشيء المفكر res cogitans أو العقل، بالشيء المستر (مدن الخامس) - المقل متميز

للمنز (gnans المعلمي، يقابل ديكارت الشيء المفكر gnans ويبرهن على أن العقل متميز بالنعل من من العقل متميز بالفعل من الجسم (المترجم). في النهاية جاء ديكارت في *انفعالات النفس* (1649) ليكون عالما أكثر منسه للموتيا، وأنكر ثنائية الجوهر إنكارا ضمنيا ورأى أن الغدة الصنوبرية هي "مستقر النفس".

وزعم عالم تشريح الأعصاب فرانك جوزيف جال، في أواخسر القسرن الثامن عشر، أنه قادر على قراءة ملكات الناس العقلية عن طريق تحدير مكان النتوءات على فروة الرأس: إذ اعتقد أن كل نتوء يـــدل علـــي وجــود "عضو عضلي" متطور للغاية. وهذا المذهب، فراسة الدماغ، ربط الواحديسة العصبية النفسية عند أبقر اط بفرض جالينوس القائل إن كل منطقة في المــخ تؤدى وظيفة عقلية جزئية. وأفكار جال الأساسية القائلة إن العمليات العقليـــة هي عمليات للمخ، وإن المخ نظام لأنظمة فرعية متخصصة، هـي أفكـار صحيحة في جو هر ها؛ ولكن – و أسفا على منهجيته – كانت خاطئة، لأنه لم يشأ أن يزعج نفسه بمراجعة تخميناته الجريئة.

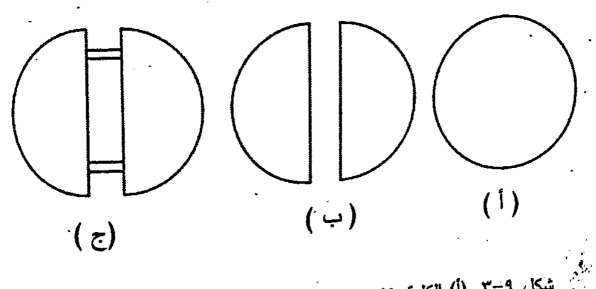
وجاء الفيلسوف جيري فودور (Jerry Fodor (1983) بعد ذلك بقرنين · وأعاد إحياء فراسة الدماغ. وبالفعل افترض أن العقل، وليس المخ الذي لم يهتم به، هو مجموعة من الوحدات المستقلة بشكل تبادلي، وكل وحدة منها "محدودة المجال"، أي تنجز وظيفة محددة بذاتها. وهذا الفرض المسمى سكين الجيش السويسرى، أصبح عماد الجبلية وفقًا لنشومسكي وبنكر، بالإضافة إلى علم النفس التطوري الشعبي.

والوحدات الخيالية عند فودور لا تنطور، وإنما تولد وظيفية تماما: فهذه وحدة للرؤية وتلك للنمو، وهلم جرا. وبإيجاز، نظرية فودور، مثل علم اللغة النفسى عند تشومسكي، في نزاع مع النتيجة المهمسة للغايسة لعلم المنفس التطورى والتي تقول إن المعرفة برمتها مكتسبة all knowledge is learned ونتعارض نظرية فودور أيضا مع الحدوس المعقولة التى مؤداها أن التجزئة (التخصص) هو عملية بنائية تدريجية، وأن كل وحدة ترتبط وظيفيا بوحدة أخرى على الأقل. وبعبارة أخرى، التخصص ليس فطريا، وإنما ينبثق فمى غضون التطور الفردى (Elman et al. 1998). على سبيل المثال، نحن نولد بصورة عادية بنظام بصرى ولكن لا بد من أن نتعلم النظر إذا أردنا أن نرى التفصيلات الميكروسكوبية أو النماذج الشاملة. لقد كانت لفتة عبقريمة ممن كاجال أن يلاحظ لأول مرة شبكات عصبية فيما رآه آخرون نقطة متجانسة.

وعلى كل حال، فإن كل الحالات المعروفة للوحدات "المحددة المجال"، والنقائص المناظرة وجدت فى أمخاخ البالغين. والمخ الوليد جاهل، وتكون نقائصه، إذا كان يعانى من نقائص، تشريحية أو معمارية ولا تكون نفسية أو وظيفية (2006 kormiloff-Smith). وفى الختام، وحدات فودور الفطرية والصارمة والمستقلة بشكل تبادلى لم تنشأ من علم الأعصاب الإدراكى، وإنما كانت فى تقليد الفلسفة الطبيعية الأولية عند هيجل وشلنج.

ويصح الشيء نفسه تقريبا بالنسبة لوجهة النظر المعارضة، أي النطرف الكلى عند بينيت وهاكر (2003)، القائلة إن الشخص الكامل، بدلا من المــخ، هو حامل المحمولات العقلية (ولو صح هذا، فسيكون أصحاب الشلل الرباعى أغبياء، ولن يكون قطع إعاقة للتفكير أكثر من بتر الأصبع، وسيتعين علــى أطباء جراحة الأعصاب أن يبدعوا القطع عند أصابع القدم).

لن نناول الشخص الكامل للمرض، المميز "للطب الكلى"، هو حجر عثرة أمام البحث العلمى العصبى والممارسة العصبية، كما أكد نورمان جي شوند (1974) فى مقالته الكلاسيكية 1965 عن فصل الأعراض المتزامنة. وجاءت <sup>هزه المقالة</sup> تقريرا عن دراسته الخاصة، بالإضافة إلى أديث كابلان، عان <sup>مربض</sup> كان بعانى من قطع الجسم الجاسىء، وهو الجسر الواصل بين فصين للمخ. والمريض الذى نتحدث عنه "ظهر أنه يسلك كما لو كان يوجد نصفان منعز لان تقريبا من المخ، ويعملان بشكل مستقل تقريبا" (p.23). على سببل المثال، كان عاجزا، عن أن يسمى الشيء، المعروف له بصورة غير لفظبة، والذى كان يمسكه بيده اليمنى (وأظهر آخرون من مرضى الأعصاب سلوكا مزدوجا: لا يستطيعون الإمساك بأشياء يستطيعون تسميتها). فى بادئ الأمر، حير سلوكه العالم الذى أخفق فى "اعتبار المريض مركبا من أجزاء مترابطة بدلا من اعتباره كلا غير قابل للحل" (p.224). والأجزاء التى نتحدث عنها بدلا من اعتباره كلا غير قابل للحل" (p.224). والأجزاء التى نتحدث عنها والذرية على حد سواء (25.5)، ونظر إلى الحيوان بوصفه وحدة لكليان مترابطة ارتباطا فضفاضا". وهذا يعنى أنه تبنى بصورة ضحينية التاول النسقى(النظامى). انظر شكل ٩-٣.



شكل ٩-٣ (أ) الكلية: كل شيء هو كل غير منشق. (ب) الذرية: كل الأشياء المركبة هي مجموعات من أفراد مستقلة على نحو نبادلي. (ج) النسقية (نزعة النظام): كل الأشياء المركبة إما أنظمة أو مكونات نظام ذات اعتماد متبادل. إذا كان توسيع العقل إلى الشخص كله يعتبر ناقصا، فتأمل "العقل الممند" لأندى كلارك (2008) الذى يتضمن مقالة المفكر وقلمه وكمبيوتره ومكنبت لماذا لا نعمم، ونعتبر أن المطبخ ينتمى إلى "البطن الموسعة"، وأن حجرة الألعاب جزء من "الجهاز العضلى والهيكل العظمى الموسع"، وهلم جرا). وهذا لن يحدث، لأن الأمخاخ لا يمكن استبدالها أو إصلاحها أو إهمالها مثل الأدوات. والخطوة الإضافية فى عملية توسيع العقل ربما توصلنا إلى مذهب شمول النفس panpsychism (<sup>0</sup>). وهذا يوضح المبدأ الساخر الذى مؤداه، مع افتراض التهور الاعتباطى، أن هناك فيلسوفا واحدا على الأقل قادرا على المتكار عقل مغرط إلى أبعد الحدود.

والآن دعنا نعد فى الوقت المناسب إلى قرن من الزمان. منذ بداية علم اللغة العصبى فى منتصف القرن التاسع عشر ظهر أنه يؤيد نزعة التمركز المالية الصارمة، أعنى فرض الوظيفة العقلية لمنطقة واحدة من مخ واحد. وعد بداية القرن الثامن عشر اكتشف أن إصابة جانب واحد من المخ أتلفت نحكم الحركة في الجانب المقابل من الجسم. وفى القرن التالى اكتشف بيبر بول بروكا أن الأضرار فى الجسم نصف الكروى الأيسس عند الذين بستعملون اليد اليمنى تتلف إنتاج الكلام، وبعد جيل واحد وجد كارل فيرنيك أن الضرر الذى يصيب منطقة معينة فى الجسم نصف الكروى نفسه يناف وفم الكلم. ونبين بعد ذلك بكثير أن أضرار ا معينة تمحو حروف الجر وأبوات أخرى، وأنة على حين تكون حبسات الكلام تركيبية، تكون بعص

(•) <sup>مذهب</sup> شمول النفس برى أن كل مادة طبيعية ذات طبيعة روحية شبيهة بطبيعة النفس <sup>(بشرية</sup>، وأبرز صور هذا المذهب نظرية ليبنتز عن الموناد (المترجم).

حبسات الكلام الأخرى دلالية، وذلك اعتمادا على مكان الحادثة أو السضرر؛ وتبين أنه عند الذين يتكلمون لغتين، تقلل أضرار المخ فى مناطق معينة من الأداء فى إحدى اللغتين وليس فى الأخرى؛ وأن أضرارا معينة تسسبب فقر الكلمات التى تسمى أشياء غير حية وليس الكائنات الحية، أو العكسس؛ وأن بعض الاضطرابات النفسية تحدث فقط فى إحدى اللغتين عند الذين يتكلمون لغتين، وهلم جرا (2004 Paradis). واكتشف حديثا أن مناطق متميرة فى النظام البصرى تستجيب لمثيرات حية وغير حية، وحتى فى البسالغين ألمكفوفين منذ الولادة (2009 Mahon et al. 2009). ولكن ما دامت هذه الاستجابان تلقائية، فإنها لا تشكل معرفة فطرية.

وكشفت دراسة الإدراك الحسى عند مرضى الأعصاب أن الرؤية أيضا فسيفسائية، رغم أننا نرى الأشياء بوصفها كائنات وحدوية ذات مجموعة من الخصائص الظاهراتية (الثانوية)، فإن كل خاصية من هذه الخصائص تبدو بحيث تدرك بنظام مخ مختلف. وهذا هو السبب فى أن بعض المرضى لا يستطيعون رؤية الأشكال، بينما لا يستطيع آخرون إدراك اللون ومادة الشيء أو الحركة، ومع ذلك يعترف آخرون بما يدركونه ولكن لا يستطيعون قول أين يوجد، أو العكس. وبالتالى على خلاف ما تتمسك به مدرسة الجشطلت، المخ محلل فى المقام الأول، ومركب فقط في مرحلة ثانية. ولكن لا نزال لا نعرف على وجه الدقة كيف يتحقق تركيب الإحساسات المنوعة: وهذه هـى مشكلة الربط binding problem المشهورة<sup>(ه)</sup>.

(•) في توضيح مشكلة الربط انظر كتابى: فلسفة العقل: دراسة في فلسفة جون سيرل،
 القاهرة: دار قباء الحديثة، ٢٠٠٧، ص ٩٤ (المترجم).

وعند بداية القرن العـشرين اكتـشف كوربنيان برودمان، العامل بالمبكروسكوب على أمخاخ ميتة، فى القشرة المخية ٥٢ منطقة متميزة مؤلفة من خلايا من أنواع مختلفة. وبعد نصف قرن وجد وايلدر بنفيلد والمعاونون له أن المرضى الذين خضعت قشرات أمخاخهم إلى إثارة كهربائية ضعيفة تنكروا فجأة حوادث منسية منذ فترة طويلة، ووجدوا الروائح، ودندنوا أغنية، أو هلوسوا (Penfield and Rasmussen 1968) . واكتشفت إحدى مساعدات بنفيلا أن الذكريات متمركزة: الذكريات البصرية فلى المنطقة البصرية، والنكريات الفظية في الفص الصدغى الأيسر، والله ديات الحركية فى المنطقة الحركية، وهلم جرا. وهكذا ظهرت نزعة التمركز المادية مؤيسة تشريحيا ووظيفيا.

وأدت در اسات الضرر التالية المتعددة إلى التعميم القائل إن تعلم شيء ما ربما يكون دالة على عدد نظام المخ، ولكن في معظم الحالات هناك دائرة عصبية واحدة جو هرية (ضرورية وكافية) (2006 Tompson). وعلى هذا النحو تكون المعرفة متمركزة تماما. وهذا هو السبب في أنها تنمحي عندما بزول مركزها. ومع ذلك لم يضعف أى نتيجة من نتائج التمركز الكثيرة إخلاص بنفيلد للثنائية العصبية النفسية. كما لو كان العلم والدين متمركزين في مناطق مختلفة من المخ.

ووجدنا حديثا جدا أن العمل بتقنيات التـصوير العـصبى والتـصوير. <sup>بالرنين</sup> المغناطيسى الوظيفى FMRI خاصة، قد منح ولادة لعلم الأعـصاب <sup>الإر</sup>اكى، وظهر أنه يؤيد نزعة التمركز المادية. على سبيل المثال، الخوف <sup>وظيفة</sup> لدائرة تتضمن اللوزة، والإقصاء الاجتماعى ينشط الجزيرة بالإضافة إلى منطقة فى قشرة الجبهة الأمامية، ومنطقة أخرى فى القشرة الحزاميسة. والضوء اللامع على خلايا عصبية خاصبة فى يرقات ذبابة الفاكهة يمكن أن ينشط فتحة الدوائر العصبية المتحكمة فى سلوك فطرى، مثل استجابة الفرار.

وهذا النوع من العمل أحدث تعليقات ماكرة من جانب بعض أصبط الخبرة الطويلة والسابقة بتقنيات مثمرة على نحو مثير، أعنى در اسات السضرر والفسيولوجيا الكهربائية أحادية الوحدة: إذ اتهموا أصحاب التسصوير العصبى بارتكاب فراسة الدماغ. وهذا الانطباع سرعان ما تم تصحيحه عن طريق زيادة الاكتشافات التي قدمها التصوير بالرنين المغناطيسي الوظيفي، وهو منهج يجيز المرء أن يصور المخ كله في وقت واحد. وكشف هذا العمل أننا نرى في المقام الأول بالمنطقة البصرية الأمامية. وحتى القراءة الخاطفة *لمجلة الهندسة العصية* تظهر أن تصميم الجراحات الترقيعية (أو زراعة الأعضاء) العصبية تفترض مسبقا تمركز الوظائف العقلية. وإذا صحت النزعة الكلية، فإن هذه الجراحات وزراعة الأعضاء العصبية لن تعمل أو يمكن زراعتها في أي مكان في المخ بدلا من زراعتها في أماكن متمركزة ومحددة تماما إلى حد ما.

ودعم العمل بالطريقة ذاتها الاختلاف بين الذكاء السائل fluid intelligence (أو القدرة على حسل المسشكلة) والسنكاء المتبلسور crystallized intelligence (المهارات والمعرفة)، والذي أشار إليه في الأصل كانتيل (1987). وتبسين في نهاية الأمر أن الذكاء الأول متمركز في قشرة الجبهة الأمامية، على حين أن الثاني وظيفة للمناطق الخلفية والجدارية. (Ferrer et al. 2009).

كان من المعروف دائما أن قدرانتا الاستدلالية تتحسن مسع العمر (أو بالأحرى مع التعلم). ولكننا نعرف الآن أيضا أن هذا التحسين ينشأ من نضج قشرة الجبهة الأمامية، وخاصبة منطقتها الخلفية الجانبية . (Wright et al.) 2008 ومثلما يتطور مخنا (أو يتحلل)، كذلك يتطور ذكاؤنا. زد على ذلك أن الاختلافات الفردية في الذكاء السائل تناظر اختلافات في بنية المسخ (Gray). and Thompson 2004).

. 1 ,

ومع ذلك لم يؤيد شيئًا من هذا فكرة التجزئة في رأى جال أو فــي رأى فودور، لأن البحث بالأداة نفسها كشف أيضا أن المنطقة الواحدة من المه ربما يكون لها وظائف مختلفة، وربما تشترك في دوائــر عـصبية عديـدة متميزة. على سبيل المثال، نحن نرى بالجهاز البصرى، والقشرة البــصرية الأولية خاصة. ولكنَّ عندما ننظر إلى شيء ما عن قــصد، فــإن المنــاطق الجبهية والجدارية تصبح داخلة في المسألة (Bressler et al. 2008). وبصورة ممائلة، يستلزم التنشق الفص الصدغي بالإضافة إلى البصلة الشمية (Sobel et al. 1998). وهذا يفسر الاختلاف بين الرؤية والنظر\_ وبـصورة ممائلـة الاختلاف بين الشم والنتشق، بالإضافة إلى الاختلاف بين الاستماع والإنصات. وشبيه بذلك، عندما نتخذ قرارا أو نتحكم في سلوك، فإن المناطق العاطفية تنضم إلى المناطق المعرفية. ورغم أن الوظيفة المحددة للحــصين هى تذكر الأماكن وإرشاد إبحارنا بينها، فإنه يـ شترك أيـضا فـي تخيـل المستقبل. ومعنى هذا أن الحصين يساهم في النظام (أو الدائرة) الذي يتخيل حوادث مستقبلية.

وبصفة عامة، كما كتب ديهينه ونقاش (Dehaene and Naccache 2001, وبصفة عامة، كما كتب ديهينه ونقاش (1<sup>3</sup>: "بالإضافة إلى المعالجات المتخصصة، يتضمن بناء المخ البشرى أيضا جهازا عصبيا موزعا أو "منطقة عمل" مع ارتباط بعيد المدى يمكن أن يربط

بصورة ممكنة مناطق المخ المتعددة والمتخصصة بطريقة متسقة وإن كانست قابلة للتغيير". وهذه الارتباطات بعيدة المدى بين أنظمة فرعية منعزلة للمسخ تصبح واضحة كل مرة يمتد فيها التحفيز المغناطيسى عبسر الجمجمية (TMS) در TMS).

ولا بد من أن يكون هذا متوقعا إذا نظر المرء إلى المخ بوصفه نظاما لأنظمة فرعية مرتبطة ارتباطا قويا تقريبا. والنتيجة أن إثارة أى هدف فيه تؤثر فى مناطق بعيدة أيضا. ولكن قد يبدو الأمر متسما بالمفارقة (يعارض الحدس) إذا افترض المرء مسبقا أن المخ صمم تصميما ذكيا، وأن كل مكون من مكوناته يؤدى وظيفة مفردة. ولكنه ليس هكذا: فالمخ مضروب من حرفى انتهازى، أعنى التطور..وهذا هو أحد الدروس الكثيرة لعلم الأحياء التطورى: إن الذكاء هو نتاج لعملية غير ذكية تماما تنتج أعضاء ناقصة وتخلف وراءها حطاما.

وتناسق الأنظمة الفرعية للمخ شرط ضرورى لحدوث حالات واعية (انظر مثلا 2009 Singer). وهذا يفسر، مثلا أن استجابة المرضى الذين أصيبوا بضرر فى جبهة المخ للمثيرات الانفعالية، أضعف من استجابة الأشخاص العاديين (1994 Damasio). وبلغة عاديسة الإدراك والانفعال مرتبطان، مع أنهما منفصلان، ويعدل الواحد منهما الآخر (Phelps 2006).

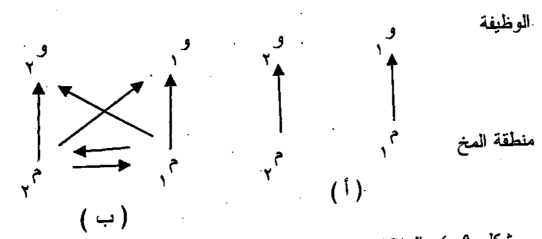
والإجماع الناشئ كنتيجة طبيعية هو أن تكامل الإدراك والانفعال يحدث بصورة أساسية في قشرة الجبهة الأمامية الجانبية، وأن "الأسساس العصبي للانفعال والإدراك لابد من النظر إليه بوصفه غير متجزئ", Pessoa 2008, <sub>(48)</sub> والنتيجة المنهجية الواضحة هى أن أسماء "علم النفس الإدراكى" و "علم الاعصاب الوجدانى" كانت مهجورة عند الولادة، وكان لا بد من أن يستخدم الاعصاب الإدراكى" من البداية. والأفضل أيضا أنه يجه الاحتفاظ علم الأعصاب الإدراكى من الفسيولوجى" الذى وضع حسوالى عسام 1880. بالاسم الأصلى "علم النفس الفسيولوجى" الذى وضع حسوالى عسام 1880.

وبإيجاز، يوجد تمركز وظيفى بالإضافة إلى التكامل، وغالبا ما يوجد تاسق أيضا. ويجوز أن نسمى هذا الفرض نزعة التمركز المعتدلة moderate المنابق أيضا. ويجوز أن نسمى هذا الفرض نزعة التمركز المعتدلة ocalizationism يكون كل شيء نظاما أو جزءا من نظام. (تــذكر الجـزء ١-٣). والنظيـر المنهجى لهذه الأنطولوجيا هو استراتيجية البحث الملخصة في الشعار القائـل: ميز ولكن لا تفصل Distinguish but don't detach على سبيل المثال، ابحث عن مراكز للمخ أو وحدات قياس، ولكن لا تعزلها عن البقية، لأنها في الحقيقة مرتبطة على الأرجح ارتباطا تشريحيا بوحدات قياس أخرى.

وعلى هذا النحو، اللوزة، المشهورة بحيث تكون مركزا للقلق، مرتبطة بمعظم مناطق قشرة المخ. والحصين، الذي اعتقد ذات يــوم أنـــه العــضو <sup>الأساسى</sup> لترميز الذاكرة واسترجاعها، يعرف الآن أنه يــشترك فــى هــذه <sup>الوظيفة</sup> مع قشرة الجبهة الأمامية.

وبصفة عامة، يوجد فى المخ تكامل أو تأليف وظيفى بالإضافة إلى فصل أو تخصص تشريحى. ولهذا السبب، فإن التصوير العصبى واسع النطاق (باستعمال التصوير بالرنين المغناطيسى الوظيفى FMRI فى المقام الأول)، والذى يستطيع وحده أن يحدد الدورة العصبية الكاملة المنجزة لعملية إدراكية - لا بد من ربطه بتسجيل كهربائى أحادى الخلية ، بالإضافة إلى الدراسة النفسية الكلاسيكية للحيوانات الكاملة في سياقها الاجتماعى بالنسسبة إلى مقياس جيد (انظر Bunge and Kahn 2009; Logothetis 2008).

ويجوز تلخيص نزعة التمركز المعتدلة على النحو التالى. كل نظرم فرعى للمخ ينجز وظيفة محددة واحدة على الأقل، أعنى وظيفة يمكن أن ينجزها بمفرده. وعلى هذا النحو، فالقشرة البصرية فقط يمكن أن ترى، والهيبوتلاموس فقط يمكن أن ينظم الشهية، والجزيرة فقط يمكن أن تحس بالغثيان، واللوزة فقط يمكن أن تحس بالخوف، والحصين فقط يمكن أن تحس يخزن" الأماكن والطرق وهلم جرا. ولكن كل عضو متخصص هكذا يحتاج إلى تأييد الأجزاء الأخرى من الجسم. وبصورة مماثلة نستطيع أن نمشى فقط بأرجلنا، ما دام القلب يتعاون وتتعاون الرئتان والمخ وأعضاء أخرى كثيرة. وفى المخ، كما هو الحال فى أى نظام آخر متغاير العناصر، يتطلب تقسيم العمل تناسقا بالإضافة إلى التخصص. انظر الشكل ٩-٤.



شكل ٩-٤ العلاقات بين مناطق المخ ووظائفهسا. (أ) نزعــة التمركــز الجذرية: خريطة واحد بواحد. (ب) نزعة التمركز المعتدلة: تفاعلات بين المناطق بالإضافة إلى وظائف متعددة. ولكى يكتشف المرء ما إذا كانت المنطقة م فى المخ تودى مهمة أو وظيفة و، فَعَلَيْه أن يجعل م خاملة إما مؤقتا (عن طريق تبريدها لأقل من عشرين درجة مئوية مثلا) وإما نهائيا (عن طريق الاستئصال الجراحى). وإذا توقفت م عن أداء و، يستنتج المرء أن م ضرورية بالنسبة إلى و. ولكن المرء ربما يحصل على النتيجة ذاتها عن طريق إخمال جزء أساسى. على سبيل المثال، عندما قام هوبيل وويسيل بخياطة مؤقتة لجفنين فى العين البسرى لهرة، أدى ذلك إلى إخمال مشهور النصف الأيسر من قسرتها البصرية، وأثبت أن التطور العادى فى هذا الجزء من مخها تم إيقافه بطريقة لا تلغى: حتى بعد فك الغرز من الجفنين، لم يستطع الحيوان أن يسترد الرؤية بكلتا العينين، لأن نصف مجال الرؤية لديه قد فسد بسبب الافتقار إلى إثارة حسية.

وفى الوقت ذاته تقريبا أثبت دونالد هب وتلاميذه أن الحرمان الحسى ينقص من القدرة على حل المشكلات ويسبب الهلاوس. والتقييد الصارم للحركة أيضا يزيد من نموذج الإدراك الحسى الوهمى والتخيل الخادع، إلى درجة أن الشخص الخاضع للدراسة ربما يصبح مفرط الحساسية للإجراءات الطبية المؤلمة، وربما يتخيل مؤامرات، ويطور الخرافات والمخاوف (Whitson and Galinsky 2008). ولا بد من أن يكون الدرس واضحا بالنسبة للتلاعب السياسى.

وبإيجاز، المخ البشرى هو عضو العقل، وهو مفعم بالنشاط دائما إلــى أبعد الحدود، ولكنه لا يعمل بصورة عادية فى عزلة. وينقــسم أيــضا إلــى مناطق ذات وظائف محددة مختلفة، ولكن هذه المناطق البعيدة عن أن تكون وحدات قياس متمتعة باكتفاء ذاتى ومستقلة بشكل تبادلى (أو "خوارزميسان داروينية")، يمكن أن تجتمع لتشكيل أنظمة قابلة "لذكاء معمم". وسوف نعسود إلى هذا الموضوع فى الجزء ١٠-٥٠.

٩-٥ مزايا الواحدية العصبية النفسية

دعنا نسجل الآن بعض مزايا التصور المادى للعقل:

- ١- إنه ليس أقل من الفرض الذي يقود علم الأعصاب الإدراكي
   والوجداني والسلوكي والاجتماعي، والذي يكون عند الحد القطع
   لعلم النفس والطب النفسي المعاصر.
- ٢- يمكن أن يفسر، من حيث المبدأ على الأقل، كل الظواهر العقاية المعروفة لعلم النفس الكلاسيكي، وبعض الظواهر المعروفة بعـد ذلك. على سبيل المثال، لدينا "الخلايا العصبية المرآة" في القسشرة الحركية الأمامية التي يثيرها الإدراك الحسى لأفعال معينة لدى الناس الآخرين. وهناك زعم بأن هذه الخلايا العصبية تتيح لنا، مثلما تتيح للنسانيس، أن نحاكى من غير جهد بعض الحركمات المماهرة لدى الآخرين (انظر مسئلا Rizzolatti and Craighero 2004). بالإضافة إلى ذلك تشكل هذه الخلايا "الأساس العصبي" (الآلية) للتعلم عن طريق المحاكاة imitation (Prather et al. 2008). وهناك تخمين أيضا بأن الخلايا العصبية المرآة تكون داخلة فـــى تــشكيل "نظريات العقل" (التخمينات المتعلقة بالعمليات العقلية للآخرين) التي نبتكرها لتفسير سلوك الآخرين. ومع ذلك فإن هذه النظرية الحركية في فهم الفعل ـ والأخيرة فقط من هذا النوع فسمي مسدة قــرنين -

خضعت لنقد قاس (مثل Hickok 2009). وبالتالى أقل ما يمكسن أن يقال عنها هو أنها قابلة للاختبار تجريبيا، على حين لا تقبل الثنائية. مثل هذا الاختبار.

- ٣- لقد كسب مجموعة من النتائج المدهشة من قبيل أن المسزاج يمكن التحكم فيه طبيا عن طريق ضبط مستوى الدوبامين، وأن المخ له جهاز واحد لرؤية البيئة وجهاز آخر للتحكم البصرى فى الحركة؛ وأن الثور الغاضب المشحون يمكن أن يتوقف فجأة فى مساره عن طريق موجة إشعاعية تؤثر فى قطب كهربائى مغروس فى مخه، وأن السلوك القهرى يمكن أن تحدثه حبوب الدواء ذاتها التى تتحكم فى رعشات باركنسون؛ وأن الشعور بالثقة، الأساس هكذا لكل القيود فى رعشات باركنسون؛ وأن الشعور بالثقة، الأساس هكذا لكل القيود البرية، يمكن تعزيزه برشاش أنفى يخرج الأوسيتوسين، هرمون العلاقة المستخدم فى الجنس، والمخاص، وتقديم الرعاية.

٥- يحطم الحواجز المصطنعة بين الفروع النفسية التقليدية، مثل الإدراك/الوجدان، والفردى/الاجتماعى.
 ٢-عندما تفكر الواحدية المادية في الأمراض العقلية بوصفها اضطرابات في المخ، فإنها تساعد على استبدال الطب النفس الأحيائي المؤثر بصورة متزايدة وإن كان لا يزال بدائيا إلى حد ما بالطب النفسي الشاماني [ الذي يمارسه الكهنة] غير الموثر الموثر (منز بالغري).

٧- ينسجم فرض التطابق العصبى النفسى مع الأنطولوجيا المادية (أو الطبيعية) المتأصلة فى العلم الحديث، والتى لا تتضمن أرواحا متحررة من الجسد أو وظائف بلا أعضاء، ومع ذلك تعترف اعترافا ضمنيا بالتنوع الكيفى الضخم فى العالم، وحتى الحاجة إلى تمييز ضمنيا بالتنوع الكيفى الضخم فى العالم، وحتى الحاجة إلى تمييز مستويات عديدة من التنظيم. وعلى وجه الخصوص تقوض الواحدية العصبية النفسية الوهم المثالى بأن العالم عقلى، لأنه إذا كان كذلك، فإن كل مخ بشرى سوف يتضمن الكون (وبصورة عارضة، وهم أن فإن كل مخ بشرى سوف يتضمن الكون (وبصورة عارضة، وهم أن كل شيء يوجد في العقل لم يتمسك به باركلى فقط، وإنما تمسك به كانط أيضا، وإن كان على نحو أقل وضوحا).

وخلاصة القول أن الواحدية العصبية النفسية لا تعانى من نقائص المذاهب المنافسة لها. وإنما تنسجم أيضا مع الأنطولوجيا التى تشكل أساس كل العلوم الطبيعية. والشيء المهم للغاية أنها الفرض الذى يرشد علم الأعصاب الإدراكى. ومع ذلك، لا يزال بعض الفلاسفة يزعمون أنه لا يمكن أن يفسس الكيفيات qualia والقصدية oconsciousness والوعى consciousness. دعنا نر. ٦-٩ اعتراض الكيفيات على التطابق العصبي النفسي

الكيفيات qualia، أو الأحاسيس الخام، هى الإحساسات باللون والطعم والرائحة والملمس ونحو ذلك. ونحن نعرف أنها "تكمن على وجه الحصر في الجسم الحساس" (Galileo 1953, 312). والمحمولات المناظرة، مثل "أحمر" ظاهراتية، وليست فيزيائية. ومن ثم لا تستطيع النزعة الفيزيائية أن تفسرها. (ومع ذلك تذكر من الفصل السابع أن النزعة الفيزيائية همى نقسط الرؤيسة البدائية إلى حد بعيد للمادية). فهل يمنع هذا محاولة تحليل الكيفيات فى حدود غير ظاهراتية، مثل الطول الموجى ومعدل الأحتراق العصبى؟ دعنا نر.

لدينا معرفة المتكلم للكيفيات. وسيقول برتراند راسل إننا نعرفها عن طريق الاطلاع، أما خصمه هنرى برجسون فيعتبرها من بين "المعطيات المباشرة للوعى". وفئة الكيفيات فى لحظة معينة [ الكائنات وحيدة الخلية ] تكتشف مثيرات من أنواع معينة، ومع ذلك لن يحاول العالم إثبات أنها واعبة. على سبيل المثال، الكائن الحى أحادى الخلية يوجلينا فريديس يكتشف الضوء، ولكن لا يعرف "ما الذى" "يراه". و "تحس" بعض البكتريا بمجال معناطيسى أرضى بسبب أجزاء صغيرة للغاية من المغنتيت فى جسمها. والذى يكون أكثر مما يمكن أن يحس به فلاسفة العقل المبجلون جدا.

وأحد الاعتراضات المشهورة إلى حد بعيد على الافتراض القائل إن العمليات العقلية هى عمليات مخ هو أنه على حين ربما تلاحظ الأشياء الفيزيائية مثيرات فيزيائية وتستجيب لها، فإنها لا يمكن أن تختبر بصورة ممكنة الكيفيات أو الأحاسيس الخام مثل رؤية الأحمر أو الصورة اللاحقة، والإحساس بالسرور أو الألم. على سبيل المثال، إذا وضع هذا الكتاب على ن<sup>ار فلن</sup> يشعر بالألم. ولا يمكن أن يشارك في سرور ربما يمنحه لقرائه. والشيء الذى يعترف به الجميع أن الكيفيات هى استجابات خاصة جدا لمثيرات فيزيائية، ومختلفة تماما عن الاستجابات لأشياء فيزيائية. على سبيل المثال، لا يتذكر المرء عاصفة بالطريقة نفسها التى تحتفظ بها حدوة الفرس بالشكل الذى منحها تاجر الحديد: توجد أنواع كثيرة للذاكرة مثلما توجد أنواع لأشياء ذات ذاكرة \_ كما اكتشف علماء الفيزياء وعلماء المسلوك الحيوانى وعلماء آخرون منذ زمن بعيد. ويعرف أصحاب علم الأعصاب الإدراكى هذا أيضا، وذلك هو السبب فى أنهم يدرسون الذاكرة الحيوانية، ولا يدرسون ذاكرة الأدوات الحديدية. ويسلم معظم فلاسفة العقل بأن العلم يفسر المذاكرة، أو ربما يفسرها فى نهاية الأمر. وبالتالى يسمى ديفيد شالمرز (1906) هذه مشكلة سهلة (وللآراء المخالفة، راجع أي خبير فى الذاكرة مــن Tulving 2002, Schacter 2001)

وعلى العكس، يعتقد الفيلسوف نفسه وكثير من أنباعه أن تفسير الألم مشكلة صعبة، وربما مشكلة لا سبيل إلى معالجتها. لماذا؟ يفسر كيم (Kim (2006, 221: "ما يجعل الألم ألما هو حقيقة أنه تتم معاناته بوصفه ألما، يعنى أنه يؤلم". وفي حالة اكتشاف القراء لغلطة مطبعية أو غلطتين، فأنا أدعوه النظر في ص 15 من الكتاب نفسه: ما هو مميز للآلام هو "أنها تؤلم". ولكن إذا كانت الآلام تؤلم، فمن الممكن افتراض أن الضوء يرى، والسمع يسمع، والذاكرة تتذكر، والفكر يفكر، والكلام يتكلم والحزن يحزن، والموت يقتاب والعالم يعولم، والعدم يعدم، وهلم جرا. ويصفق الوجوديون وغير هم من تجار اللغو، أما بقيتنا فإنها تتوح. هل المشكلة "الصعبة" قابلة للحل؟ الجواب لا بطبيعة الحال إذا طرحت

بالفاظ ملغزة. ولا يتبنى كيم (المرجع المذكور، 223) وآخرون من فلاسفة العقل هذه الوجهة من النظر ويزعمون أن هناك شيئا واحدا يقينيا، ألا وهو أن علم المخ لا يمكن أن يحل هذه المشكلة. والسبب فى هذا أن مفهوم الألم "لا يظهر" فى علم المخ، ولكنه يظهر: إنه يظهر فى علم الأعصاب الإبراكى، ومبحث الأعصاب، ومبحث التخدير، ومبحث المناعة العصبى الفسى، وعلم الصيدلة العصبى النفسى. وإذا شئت أن تتثبت من هذه العبارة، فاقرأ فقط أى مجلة من المجلات المخصصة لهذه العلوم.

ولكن كيم لا يذكر أيضا أى دراسات عن الفسيولوجيا العصبية للألم، وخاصة الصداع النصفى، والألم المزمن، والألم الكاذب، والعجز عن الشعور بالألم، وفقد الألم بالدواء الوهمى. ولم يذكر أنه منذ نصف قرن مصنى، خصع مرضى الألم المزمن لعمليات شق فى القشرة الحزامية (ضرر فى فشرهم الحزامية)، وكان من نتيجته أن زالت المخاطر رغم أن شدة الألم نخف، لأنه عملية في عنصر مختلف فيما يسمى قالب الألم.

والشىء الغائب الآخر من تقرير كيم عن الألم هو الاكتشاف الكلاسيكى لدى وونالد ميلزاك فى عام 1957 والذى مؤداه أن الكلاب المصغيرة التمى نشأت فى عزلة كانت "غافلة عن" الألم: ورغم أنها أحست بمثيرات مؤذية مثل ألسنة اللهب، فإنها لم تكن خائفة منها وبالتالى لم تمتعلم اجتنابها أو توقعها. ولم يظهر فى تقرير كيم البحث الأحيائي النفسى للآلام الاجتماعية مثل الإذلال والحسد، رغم أنه كان موضوعا مطروحا بشدة لبضع سمنوات (على سبيل المثال، 2006 كانه عن موضوعا مطروحا بشدة لبضع المرء نفسه بعلم العقل، إذا عرف بداهة أنه لا يمكن أن يعرف بأى حال "ما السذى يشبه خبرة الألم"؟ لا تسأل ما الذى يعنيه هذا التعبير، لأنك سوف تظهر جهلا بسحر مسخ اللبس إلى لغز، واللغو إلى نظرية.

ومع ذلك فى عام 2006، عندما ظهر كتاب كيم، أعلن مجلس السشيوخ الأمريكى عن "عقد من التحكم والبحث فى الألم" وكان فى عامسه السسادس، وإن كان مع نقص الاعتماد المالى الفيدرالى. وفى الوقت نفسه، كانت مئات من مراكز البحث فى الألم والعيادات تعمل حول العالم. ونشرت مجموعسة من المجلات المتخصصة من بينها التخسدير Anesthesiology، والسصداع من المجلات المتخصصة من بينها التخسدير European Journal of Pain إوالسصداع والسصداع، ومجلة بحسث الألسم Pain Research and Management، والألسم وبحث الألم وإدارته Pain Research and Management.

وهذا لا يوحى بأن الفهم العلمى الكامل للألم قد تحقق. ولكن معروف أنسا نملك "قالب ألم" كامل (نظام)، وأن أحد مكوناته الجزيرة الأمامية، ناشسط جدا، وأن الشخص يعانى من الألم. ومن المعروف أيضا لعلماء الأعصاب وعلماء النفس والفيزيانيين أن الألم بحث موضعى ومشكلة طبية. وهذه مشكلة خطيرة جدا تركت فى أيدى فلاسفة يتقلبون بين خطأين فاضحين: القول إن الألسم فى العقل اللامادى، والقول إن الألم مطابق لاحتراق الألياف \_c.

والكيفيات شيء مزعج للفيزيائيين، أو الحسابيين (أو الوظيفيين) ما لـم ينكروا وجودها كما فعل دينيت (1991). وعلى العكس، لا تربــك الكيفيــات

(•) الألياف - c\_fibers ، c ألياف عديمة الميالين ترسل المعلومات إلى المخ حول مكان الألم [ المترجم ].

الماديين الانبثاقيين، الذين يعرفون أن المادة الحية لها خصائص (انبثاقية خاصة (انظر مثلا 1980a, 2006a). على سبيل المثال، تسبيح المهدبات بعيدا عن الأحماض، على حين لا تفعل العملات المعدنية النحاسية كذلك، وتبتلع الأميبا أجزاء من الطعام، على حين لا يفعل نبات السرخس كذلك. وبصورة ممائلة، يميل النسيج العصبي إلى تطويق المثيرات، على حين تتشرها وسائل الإعلام المرنة. وتحول الدائرة الكهربائية المثير الكهرومغناطيسي إلى استجابة من النوع ذاته، على حين تستجيب الدائرة العصبية بشكل مختلف من الناحية الكيفية. ولكن الفيزيانيين (الماديين العاديين) لا يهتمون بالوظائف المحددة للأنظمة العصبية. ويهتم الوظيفيون بالرموز أكثر من اهتمامهم بالأشياء الطبيعية. وبالتالي لم يهام أي فريق منهما بالدراسة الأحيائية للكيفيات.

وهذا مرتبط باكتشاف الذريين القدماء – الذى أكده جاليليو وديكارت ولوك – أن الموضوعات الفيزيائية لا تملك خصائص ثانوية (أو ظاهراتية)، أو كيفيات، مثل اللون، والرائحة، والجهر، والطعم. وإنما تملك فقط خصائص أولية مثل التركيب والطاقة. وعلى العكس، الكيفيات أو الأحاسيس الخام تكون في العقل فقط: وهى تظهر فى المخ عندما يدرك موضوعات خارجية، وأحيانا أيضا فى غياب مثيرات خارجية.

ونذهب الواحدية المادية وعلم الأعصاب الإدراكي معا إلى أن الكيفيات <sup>عمليات</sup> مخ. ومع ذلك هذا لا يستلزم أن الكيفيات فيزيائية. وكما اكتشف <sup>المؤسسو</sup>ن لعلم النفس البدنى في منتصف القرن التاسع عشر – هناك اختلاف <sup>جزرى بي</sup>ن اللون والشعاع الكهرومغناطيسي المناظر، مثل الاختلاف بين الإحساس الحار والحرارة، أو الاختلاف بين الجهر وســـعة موجـــة الــصون المناظرة. ونحن نعرف الآن أن الاختلاف هو أنه في الحالة الأولى هناك من، وربما تقرير في صيغة المتكلم أيضا، وهما أمر ان غائبان في الحالة الثانية.

والتمييز بين الخصائص الأولية (الموضوعية) والثانوية (الذاتية) يئير مشكلات خطيرة للظاهر اتيين والفيزيائيين (الماديين العاديين) على السسواء. وبالفعل، لا يستطيع أصحاب الظاهر اتية قبول الخصائص الأولية ولا يستطيع الفيزيائيون تفسير الخصائص الثانوية. وبالتالي فالظاهر اتيون ملزمون إما بتجاهل كل العلوم أو تشويهها إلا علم النفس الكلاسيكى ( بلا مخ)، على أن الفيزيائيين ملزمون بالاعتر اف بالفيزياء والكيمياء فقط ومسن شم ينكرون الوجود الحقيقى للكيفيات (المزيد عن ذلك تجده في Bunge 2006a).

وينكر الفيزيائيون (أو الطبيعيون) الكيفيات رغم أنهم يختبرونها فى كل مرة يدركون فيها شيئا ما. أما الماديون غير الفيزيائيين فلا يخافون من الكيفيات ولا يرغبون عنها، وإنما يفترضون أنها تحدث فقط في الأمخاخ، ولذلك يجب معالجتها عن طريق علم الأعصاب الإدراكى. وفى الحقيقة أي كتاب مدرسى حديث فى علم الأعصاب يتضمن فصولا مخصصة للرؤية والسمع والشم والذوق... إلخ. وبعبارة أخرى، يتم تفسير الكيفيات تفسيرا متل هوسرل (f 134 المادية المائية المائية وجماطيقيون ومعارضون للعلم وتقول إن الذاتية تفسر فى حدود موضوعية (المزيد عن ذلك بعبارة أخرى وتقول إن الذاتية تفسر فى حدود موضوعية (المزيد عن ذلك بعبارة أخرى المائية مائية معار أنها المائية المائية وجماطيقيون ومعارضون العلم وتقول إن الذاتية تفسر فى حدود موضوعية (المزيد عن ذلك بعبارة أخرى المائية الطرية (المظاهر)، وهى مهمة لم يحاول صاحب الفينومينولوجيا الفلسفية القيام بها.

والمادى الذي يدخل الكيفيات في بيانه المفصل عن العالم لا بد مسن أن يكون على الأرجح ماديا انبثاقيا. وهذا يعنى أنه سوف يؤكد أن الأنظمة، مثل بري. المخ، تملك خصائص تفتقر إليها مكوناتها (مثل الخلايا العصبية، وتجمعسات الخلية من قبيل الأعمدة القشرية). وتقال هذه الخصائص الشاملة بحيث تكون البثاقية، لأنها تنشأ أو تتلاشى بطريقة أخرى في غضون العمليسات، مشل عمليات التنظيم الذاتي، والنشكل، والانحلال، والتي تكون واضحة في النشوء والتطور \_ كما أدركنا في الفصل الخامس.

وهناك اعتراض ذو صلة على التطابق العصبي النفسي مؤداه أننا فسي حيانتا اليومية نصف عمليات عقلية في حدود لاعلمية عصبية. على سـبيل المثال، يقول المرء إنه يشعر بكذا وكذا في الحب، بدلا من أن يصف بتفصيل عملية المخ المعقدة جدا التي عاناها\_ وهي عملية لا نعرفها إلا بصورة واسعة. على كل حال. ولكن هذا شائع الحدوث لكل الأنواع بدلا من أن يكون أمــرا خاصا بما هو عقلي. وعلى هذا النحو، ربما يصف سائق تعطــل ســيارته بطريقة بسيطة، ويصف الميكانيكي هذا التعطل بطريقة معقدة، ويسصفه مهندس السيارات بطريقة معقدة للغاية. وبصورة مماثلة، فإن تفسير حادثة منعلقة بالقلب والأوعية الدموية، مثل السكتة الدماغية يتضمن موضـوعات مل الدهن يترسب في الأوعية، وحاصرات بيتا، لا تظهـر فــي وصــفها السريرى. وفلاسفة العقل على صواب في تسمية هذا بالتعارض بين علم النفس الشعبي وعلم النفس العلمي.

والظاهر أن الشكل التقنى إلى حد بعيد لــصياغة الاعتــراض الــذى لنطن عنه هو: لكى يوجد تطابق بين الظواهر العقلية وعمليات المــــخ، لا بد من أن تشترك الظواهر العقلية فى كل خصائص عمليات المخ - ولكنها لا تشترك. وبالفعل، على حين تملك الظواهر العقلية خصائص ثانويسة، لا تملك حالات المخ إلا خصائص أولية: الأولى معتمدة على الشخص (ذاتية)، والثانية موضوعية. ولكن هذا الاعتراض غير صحيح لأنه لا يمكن طرحه ضد كل الأوصاف العلمية. على سبيل المثال، التفريغ الكهربائى الضعيف يسبب صدمة ربما يصفها المريض بأنها وخز مؤلم، على حين يفسرها عالم الفيزياء الحيوية فى حدود تأثير الدائرة الكهربائية فى النسيج الحى.

خذ مثلا بسيطا، وهو المثل الذى فتن علماء الدلالة طوال القرن الماضى: ما الاختلاف بين نجم الصباح ونجم المساء؛ إنهما الكوكب ذاته، أعنى "الزهرة"، ولكن يبدو أنهما مختلفان، لأن الغلاف الجوى والذات العارفة قد تغيرا معا. والشىء المحقق أن رؤية الزهرة فى الصباح ليست هى الخبرة نفسها كرؤيته فى المساء، رغم أن الموضوع الفيزيائي ظهر كما لو كان الشيء نفسه. واحتار معظم الفلاسفة فى هذا المثال لأنهم اعتقدوا أنهم يعالجون شيئا واحدا يشار إليه أعنى الزهرة، بينما يوجد بالفعل ثلاثة أشياء يشار إليها: الزهرة، والذات العارفة، والغلاف الجوى. والزهرة هى ما أسميه وهذه القضايا تلخص "رأيت الزهرة فى الصباح" و "رأيت نجم المساء". بازد وصاف]" و "رأيت الزهرة في المساء [أو من خلال غلاف جوى وملوث]" على التوالى (Bunge 1974a).

هذا مجرد مثال للتعارض بين الوصف العلمى للحدوث المستقل عن الذات ووصف المعرفة الحدسية أو العادية للخبرة البشرية. وبعبارة أخسرى، يتعين علينا أن نكون على علاقة بوصفين لواقعتين مختلفتين: أحدهما يتضمن الذات العارفة، والآخر لا يتضمنها. إذا كان الشيء موضوع البحث عملية عقلية، فلا بد من أن نملك هاتين الواقعتين المختلفتين: عملية مخ يراها عالم من الخارج، والعملية نفسها كما يختبرها ويصفها صاحب المــخ موضوع البحـث. وإذا تصادف أن يكون المخ لعالم الأعصاب الإدراكي الذي يلاحظ عقله الخاص، فإنه يقدم على الأرجح وصفين مختلفين: الوصف الموضوعي في حدود الخصائص الأولية، مثل معدل استهلاك الجلوكوز أو الأكحسجين، والوصف القائم على مركزية الأنا في حدود المشاعر والصور الذهنية ونحو ذلك.

وخلاصة القول هناك كيفيات وهى مقصورة على الكائنات الحساسة، ولكن يمكن تفسيرها في حدود موضوعية (مستقلة عن الذات)، أعنى بوصفها ملامح لعمليات المخ. وبصفة عامة يتوقع أن يفسر العلم الذاتية (أو الخبرة) فى حدود موضوعية (لااختبارية) \_ وهذا هو كل ما يتعلق به علم النفس. ولكن هذه الحجة لن تقنع فيلسوف اللغة العادية، مثل ستولجر (2006)، الذى يعتقد أن العلم، والفيزياء خاصة، يتجاهل "ما هو فيزيائى"، ولذلك ستكون محاولة رد الاختبارى إلى اللااختبارى من أعمال دونكيشوت. وسيكون أمرا فظا أن نوقظ مثل هؤلاء من سباتهم.

٧-٩ الرد والاندماج
لن النطابق الذى يسلم به فرض التطابق العصبى النفسى هو من نوع النظابة النطابق الذى يسلم به فرض التطابق العصبى النفسى هو من نوع النظابةات: "الحرارة = حركة عشوائية ذرية أو جزيئية". والضوء = الإشعاع الكرومغناطيسى الذى يتشكل طوله الموجى بين 300 nm ، 740 ، nm الكرومغناطيسى الذى يتشكل طوله المحرى يكرومغناطيس الذى يتشكل طوله المحرى بين 100 مع الأكسجين". وكتّاب الخيال والفلاسفة أصحاب والصلاة أصحاب الخيال والفلاسفة أصحاب الحاب الخيال والفلاسفة أحمد المحاب الحيال والفلاسفة أحمد المحاب الحيال الخيال والفلاسفة أحمد المحاب الخيال والفلاسفة أحمد حاب المحدين "دوكة على المحاب الخيال والفلاسفة أحمد حاب الحيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان مع الأكسجين". وكتّاب الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان مع الأكسجين الذي يكتب الحيال والفلاسفة أحمد حاب المحدين المحدين الخيال والفلاسفة أحمد حاب المحدين الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان مع الأكسجين". وكتاب الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان مع الأكسجين المحدين الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان المحدين المحدين المحدين المحدين المحدين الخيال والفلاسفة أحمد حاب الحدين الحمدين الفلاب الخيال والفلاسفة أحمد حاب والمعان مع الأكسجين". وكتاب الخيال والفلاسون المحدين المحدين المحدين الكنة المحدين مع الأكسبين المحدين المحدين مع الأكسبين المحدين مع الأكسبين المحدين مع الأكسبين الذى يتشكل محدين مع الأكسبين الذي يحدين مع الأكسبين المحدين مع المحدين مع الأكسبين الذي يحدين مع المحدين مع المحدين مع المحدين مع الأكسبين المحدين مع الأكسبين المحدين مع المحدين مع المحدين مع الأكسبين المحدين مع المحدين مع المحدين مع المحدين المحدين المحدين المحدين المحدين الفلين المحدين المحدين المحدين المحدين المحدين مع المحدين المحدين مع المحدين المحدين مع المحدين مع المحدين مع المحدين المحدين مع المحدين المحدين المحدين المحدين مع المحدين المحدين المحدين المحدين المحدين المحدين مع المحدين المحدين مع المحدين مي المحدين مع

التأمل أحرار بطبيعة الحال فى ابتكار عوالم لا يتم فيها التمسك بمشل همذه التطابقات الواقعية، وحيث يحصل أى شخص على أى شيء مجانا، وحيس يكافئ المجتمع اللغو. ولكن الناس أصحاب المسئولية لا يحسبون الإمكانيسة المفهومية، أو قابلية التخيل، إمكانية واقعية، أو خصوعا للقانون، ولا يعتبرون القدرة على ابتكار عوالم خيالية دليلا على وجودهم الواقعي.

وهناك أدبيات فلسفية ضخمة عن الرد، ولكن الموضوع بعيد عن أن تكون معالجته قد اكتملت ولم يبق فيها من قول لقائل. ونادر ا ما يتضح، بالنسبة لشىء واحد، ما إذا كان موضوع الرد: المشىء أم الخاصية أم المركب. على سبيل المثال، غالبا ما يقرر أن الماء = يدمأ، ولكن هذه التسوية كاذبة. والصواب أن جسم الماء مثل قطرة الندى أو البحيرة مؤلفة من جزيئات يدمأ؛ والتأليف ملمح واحد من ملامح نظام. وجسم الماء له بنية أيضا \_ وبصورة جوهرية روابط الهيدروجين الواضحة في المشكل ٥-٤ وبالإضافة إلى ذلك، جسم الماء له آليات نموذجية، وعلى وجه الخصوص حركة جزيئية عشوائية عند مستوى وسيلان عند المستوى التالى.

المثال الثانى: يقال عادة إن "درجة الحرارة = الطاقة الحركية"، ولكن هذه التسوية يكذبها أى جسم فيزيائى مثل الملعقة. والأصح أن يقال إن "درجة الحرارة = الطاقة الحركية المتوسطة لنظام من الذرات أو الجزيئات فى حركة عشوائية". ويتعلق المثال الأول بالشيء، ويتعلق المثال الثانى بمركب (وظيفة) يمثل خاصية فيزيائية. وفى مصطلحاتى، الأول مثال زائف المرد الأنطولوجى، على حين يجرى ادعاء الثانى بصورة خاطئة ليكون مثالا للرد الإبستمولوجى. ودعنا نوضح هذه المصطلحات الفنية (انظر تفصيلات فى الإبستمولوجى. ودعنا نوضح هذه المصطلحات الفنية (انظر تفصيلات فى Bunge 1973, 1977c, 2003a; Bunge and Ardila 1987). وأقترح أن الرد يمكن أن يكون إما أنطولوجيا، كما هو الحال فسى "م ـ ن" أو إيستمولوجيا، كما هو الحال في "النظرية - م قابلة للاستنباط من لنظرية - ن"، حيث تدل م ، ن على خصائص مثل "العقلى" و"العصبي" على النوالي. والتقرير بأن العقلى هو العصبي نفسه يعد أداء لسرد أنطولسوجي. والزعم بأن علم النفس أصبح أو سيصبح فصلا من العلم العصبى هو تعبير عن الأمل في رد إبستمولوجي. وبصورة عارضة، رد العقلي إلى الفيزيائي لإيعادل استبعاد الأول ولكن يفسره. على سبيل المثال، يسعى أصحاب علم الأعصاب الإدراكي إلى تفسير ظواهر ذاتية من قبيل الشعور الغاضـــب أو المبتهج في الحدود الموضوعية لعلم الأعصاب. هذا الرد لا يستبعد المفاهيم الظاهراتية للغضب والابتهاج: الواحدية العصبية النفسية ليست هـــى نفــس المادية الاستعبادية. وبصورة ممائلة، تفسير حادثة اجتماعية محدودة، مثل نفسير تكوين شركة أو حلها في حدود تجمع الاهتمامات الفردية أو تــشعبها، لايستبعد مفاهيم التجمع والانحلال الاجتماعي.

والردان الإبستمولوجى والأنطولوجى لا يستلزم أحدهما الآخر. فالدعوى الأنطولوجية للتطابق العقلى والعصبى تقترح فقط المشروع البحثى إما لرد علم النفس إلى العلم العصبى أو دمج الفرعين. وفى الحالة الأولى يسعى البحث إلى علم الأحياء النفسى، بينما يهدف المرء فى الحالة الثانية إلى ربطهما. ولكن ما دامت الحياة العقلية للحيوانات الاجتماعية تتأثر بحياتها الاجتماعية تأثرا قويا، فلا بد من أن نضيف مقدارا ضئيلا جيدا من علم الاجتماع إلى علم الأعصاب الإدراكى: والمذهب الطبيعى لا يعمل بالنسبة لعل الحيوانات الاجتماعية عالية الصنع مثلنا (تذكر الفصل السادس). وعند معالجة الظواهر العقلية، يتبنى الفيزيائى صسورة منطرفة من النزعة الردية: إذ يتخطى الكيمياء والأحياء، ويسوى بين العقلى والفيزيائى، ويأمل فى يوم يصبح فيه علم النفس فرعا من الفيزياء. وعلى هذا النصو يساوى الفيزيائى العالم بالأرض: إذ يتجاهل وجود المستويات فوق الفيزيائية أو تنظيم من قبيل المستويات الكيميائية والحيوية والاجتماعية. ويفرط الفيزيائى فى تبسيط الواقع ومعرفتنا به ويفقر هما معا. ومع ذلك تراه يؤيد حدس صاحب التثائية العصبية النفسية القائل إن من المستحيل بالنسبة لشىء فيزيائى أن يفكر، على حين أن السؤال الصحيح هو ما إذا كان أى شيء "آخر" غير المخ، الذى هو شيء "أحيائى"، يستطيع أن يفكر.

وعلى العكس، نتغلب المادية الانبثاقية materialism على النقائص الأنطولوجية والإبستمولوجية التي تعانى منها النزعة الفيزيائية: تذكر الفصل الخامس. وعلى وجه الخصوص، تنكر المادية الانبثاقية أن الذرات هي مجرد مجاميع لجسيمات أولية، والخلايا مجرد مجموعات من الذرات هي مجرد مجاميع لجسيمات الجنة (كما تمسك بعض أعضاء مجلس المريكي)؛ و"أنت كل خلاياك العصبية" كما زعم أيضا. وبطبيعة الصال، الفيزياء هي العلم الأساسي، ولكنها ليست صاحبة العلم الكلي، لأن هناك مستويات المريكي، والمنابعة المنابعة المريكي)؛ والنت كل خلاياك العصبية عما ما زعم أيضا. وبطبيعة الميون المريكي)؛ والنت كل خلاياك العصبية عما ذكر المادية، والخلايا مجرد مجموعات من المريكي)؛ والنت كل خلاياك العصبية ما زعم أيضا. وبطبيعة الميون المريكي)؛ والنت كل خلاياك العصبية عما زعم أيضا. وبطبيعة الميون الماكين المريكي)؛ والنت كل خلاياك العصبية ما زعم أيضا. وبطبيعة المياك العصبية ما زعم أيضا. وبطبيعة الماكين الابناكية العصبية ما زعم أيضا. وبطبيعة الماكين الماكين الماكين الماكين الماكين العصبية عما ما ماكين الماكين المالين الماكين الماكين الماكين الماكين

وهذا يوحى بأن هناك حدودا للرد، وأنه فى معظم الحالات يكون الـرد معتدلا بدلا من أن يكون جذريا. على سبيل المثال، ليس مــن الـصحبح أن الحرارة هى نفس الحركة الجزيئية، وبقدر ما يمكن إدراكها من الحقيقة القائلة إن من الممكن تحضير شعاع جزيئى عالى السرعة على مقربة من درجـة حرارة الصفر المطلق. والصواب هو أن الحرارة هى نفس الحركة الجزيئية العشوانية. وهذه حالة لرد أنطولوجى صريح بالإضافة إلى رد إيستمولوجى جزئى، لأنها تتضمن فرضا احتماليا بالإضافة إلى الميكانيكا. بالك الاختلاف المنطقى بين الرد الحذ م السنة

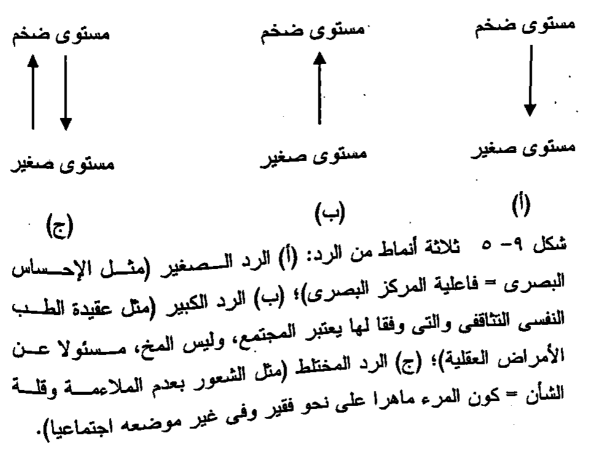
وإليك الاختلاف المنطقى بين الرد الجذرى والرد المعتدل. ربما يقال إن الفكرة (المفهوم، الفرض، أو النظرية) ب ترد ردا جدريا (أو قويسا) إلسي الفكرة أ إذا ثبت أن ب قابلة للاستنباط من أ من دون ضجة إضسافية. خسد مثلاً، الإستانيكا والكينمانيكا تردان كلية إلى الديناميكا، ويرد علم البصريات إلى المغناطيسية الكهربائية. وعلى العكس، يمكن القول إن الفكرة ب ترد ردا معتدلا (أو ضعيفا) إلى الفكرة أ إذا كانت هناك فكرة ثالثة ج بحيــ إنهــا، بالاتحاد مع أ، تستلزم ب. على سبيل المثال، الميكانيكا الاستاتيكية قابلة للاستنباط من الميكانيكا بالاشتراك مع فرض إضافي عند بولتزمان مؤداه أن الأوضاع والسرعات الابتدائية للذرات أو الجزيئات موضوع البحث موزعة عثوائيا. والكيمياء قابلة للرد من ميكانيكا الكم عندما تتحد مع علم الحركـــة الكيميائي الكلاسيكي بالإضافة إلى فرض معين حول روابط كيميائية، مثــل الفرض القائل إن الروابط التساهمية (أو اللاأيونية) تتوقف على المساهمة في الإلكترونات. وبإيجاز:

> الرد الجنرى أو القوى لي ب إلى أ: أ ب ب ب الرد المعتدل أو الضعيف لي ب إلى أ: أ & ج ب

والظواهر العقلية هى بطبيعة الحال أكثر تعقيدا من العمليات الفيزيائية والكيميائية، ولكن من وجهة نظر منطقية خالصة لا تكون معقدة أكثر من حالة الكيمياء. وبالفعل، لكى نفسر ما هو عقلى، لا نحتاج إلى العلم العصبى فحسب وإنما نحتاج أيضا إلى بعض المفاهيم الاجتماعية من قبيل "العدوان" (التعاون". على سبيل المثال، لا يفسر الاكتئاب فى حدود الاستعداد الوراثى واللنوازن فى السيروتونين [ هرمون عصبى ] فحسب، وإنما يفسر أيضا بمساعدة معطيات تتعلق بمشكلات في حياة المريض الاجتماعية في الأسرة ومكان العمل.

لاحظ أنه على خلاف الرأى الشائع، ليس كل رد يكون إلى مسسويان أدنى. والسبب هو أن كل شيء، باستثناء الكون ككل، مضمن فى نظام ما عالى المستوى. على سبيل المثال، الأداء الدر اسى لطفل يجب تفسيره لسيس فقط فى حدود علمية عصبية وإنما أيضا بالإشارة إلى مكانة الطفل فى مدرسته وأسرته وجيرانه. وبصورة ممائلة، لا يمكن تفسير الفاعليان الاقتصادية الصغيرة بمعزل عن الظروف الاقتصادية الضخمة، والظروف الديمو غرافية والسياسية. ومن ثم فإن علم الاقتصاد العصبى – محاولة تفسير النشاط الاقتصادى على وجه الحصر فى حدود علمية عصبية – يكون عنيا النشاط الاقتصادى على وجه الحصر فى حدود علمية عصبية – يكون عنيا

خلاصة القول أن الرد يمكن أن يكون واحدا من ثلاثة أنماط: صــغير، وضخم، وخليط. انظر شكل ٩–٥.



i.

وبصفة عامة، تتطلب در اسة جميع الأشياء التحليل والتركيب معا. وهذا هو السبب فى أن تقدم العلم الحديث تألف دائما من حركتين متوازيتين: التفريع أو التقسيم إلى تخصصات، والاندماج أو التقارب للفروع المنفصلة فى بادئ الأمر. انظر شكل ٩-٦.

Ŵ

شكل <sup>4-7</sup> (أ) التحليل، والتشعب أو التخصص. (ب) التركيب، والتقارب <sup>ار الاندماج</sup> ( من Bunge 2003a).

ملاحظات ختامية

غالبا ما تكون البيانات الرسمية لمعظم الفلاسفة حسول طبيعسة العقيل دوجماطيقية وملتبسة. على سبيل المثال، اعتقد أفلاطون أن النفس لاماديسة وترشد البدن. واعتقد هوسرل في العقل اللامادي؛ وأن الجسم لـــيس إلا أداء للعقل؛ وأن الاستبطان، بالإضافة إلى الادعاء بأن العالم الخارجي لا يوجيد (الرد الفينومينولوجي) هو الطريق الوحيد لدراسة العقل والعالم أيضا. وكن فتجنشنين (105, 105) أن "إحدى الأفكار الخطيرة للغاية بالنسبة للفيلسوف هي، بصورة غريبة تماما، أننا نفكر بر عوسنا أو في رعوسنا". وتبنسي ايسر الوضعي وبوير العقلاني معا الثنائية العصبية النفسية بوصفها شيئا طبيعيها، فقط لأنها جزء من المعرفة العادية. واعتقد الفلاسفة اللغويون أن المفتاح إلى العقل هو فلسفة اللغة \_ والذي يفترض مسبقا بطبيعة الحال أن الحيوانات غير البشرية بلا عقل تماما. أما الذين يبجلون الكمبيوتر وبصورة بـارزة بتـام وفودور ودينيت، فقد أكدوا لنا أن العقل هو فئة من برامج الكمبيـوتر التــى يمكن "إدراكها" أو "تجسيدها" بطرق بديلة.

وقليل من فلاسفة العقل أزعجوا أنفسهم بتعلم ما يقوله علم الأعصاب الإدراكى عن العمليات العقلية. أما معظمهم فلم يتعلم حتى أن المخ جهاز أحيائى، وليس جهازا فيزيائيا فقط، وبالتالى علم المخ ليس فرعا من الفيزياء، وهذا هو السبب فى أنهم يواصلون إنكار أن الشيء الفيزيائى يمكن أن تكون له خبرات ومشاعر وأفكار. ورغم أن معظمهم يعتبرون أنفسهم مفكرين نقديين ويظن بعضهم أنهم من الماديين من نوع مشكوك فيه، تراهم فى الحقيقة يواصلون العمل بالطريقة الأولية، ومن شم الدوجماطيقية وهى الطريقة المميزة للفلاسفة المثاليين. وبالتالي بعيدا عن أن يعجلوا بتطور علم العقل، فإنهم سوف يمنعون تقدمه إذا قرأ لمهم العلماء.

ومن التواضع التعلم من هيرودوت (Book Two, 2) أنه حوالى عام 650 قبل الميلاد أراد الفرعون بسماتيكوس أن يربى راعى ماعز أبكم طفلين حديثى الولادة فى عزلة، ليكتشف أى لغة يتكلمها الطفلان بسشكل تلقائى. والنتيجة لا تعنينى الآن، وإنما الذى يعنينى هو أن شخصا ما منذ أكثر مسن ألف عام ونصف، قد عرف ما لا يعرفه كثير من فلاسفة العقل المحدثين ألا وهو أن الأسئلة التجريبية تتطلب بحثا تجريبيا.

.

· · ·

الفصل العاشر

العقسل والمجتميع

ولد كانط والبارون ثيرى دى هولباخ فى ألمانيا يفصل بينهما عام واحد فقط عند بداية عصر التنوير . ولو عاش كانط فى باريس المتألقة بسدلا مسن كونجسبرج، وظل دى هولباخ فى ايديسهايم المظلمة، بلدته التى ولسد فيهسا، لكان من الجائز أن يتبادلا الفلسفات: ربما أصبح كانط أعظم فيلسوف مسادى وواقعى في القرن، ودى هولباخ نظير ه المثالى. وبطبيعة الحسال، الجملة السابقة مضادة للواقع counterfactual وغير قابلة للاختبار من حيث هسى كذلك، ومن ثم لا تكون صادقة ولا كاذبة. ولكنها ليست خيالا مضحكا، لأننا نعرف أن التنشئة والفرصة مهمتان تماما مثل الطبيعة.

وعلى حين لم يصادف كانط فى كونجسبرج النائية والمظلمة مفكرا يتعلم منه أو يجادله، كان الصالون الأدبى لدى هولباخ يتردد عليه بعض المفكرين المهمين للغاية وأصحاب المكانة والمنزلة العليا في عصر التتوير: بيكاريا، وكوندياك، وكوندرسى، ودالمبير، وديدرو، وفرانكلين، وهلفتيوس، وهيوم، وروسو، وتورجو من بين آخرين. وبالتالى، بينما كانت حياة كانط العقلية مناجأة للنفس في جوهرها، كانت حياة دى هولباخ العقلية تحفيزا متواصلا وموارا نكيا مع أكثر المعاصرين له ذكاء وجرأة. وبينما كان من الممكن فى كونجسبرج الموحشة، ومن المرغوب فيه على نطاق ما، تجاهل العالم الغارجى الكنيب والمحفوف بالمخاطر، كان الغرار المماثل مان الواقع ورد المجتمع بالمثل: بينما كانت كتب دى هولباخ المثيرة رائجة رغم حظرها، كانت أعمال كانط السرية إلى حد ما متداولة فقط بين أيدى قلة من المتقفين. ويمثل البارون دى هولباخ، مثل فولتير وهيوم، ولكن على خسلا كانط، ما يجوز أن نسميه المفكر العام الذى تحظى وجهات نظره بالملاحظة نظرا لأهميتها. وفضلا عن ذلك، على حين كان هولباخ تقدميا من الناحية العلمية والسياسية، كان كانط محافظا تماما مثل هيوم. ومع ذلك، إذا حكمنا من تعقد المشكلات التى عالجها الفيلسوفان، قلنا إن ذكاء كانط ومعرفته الفطرية أعلى من ذكاء ومعرفة دى هولباخ.

وإذا صح ما سبق، فإنه يدعم الدعوى القائلة إن الطبيعة ذات نفع قليل من دون التنشئة، منلما أن المخ الضعيف على نحو خطير لا يستطيع أن يتعلم شيئا كثيرا. وبعبارة أخرى، كل شيء عقلى يكون عصبيا واجتماعيا في وقت واحد. على سبيل المثال، رغم أن كل البشر، في كل الثقافات، يولدون بأمخاخ متماثلة، فإن المثير الواحد ربما يسبب سرورا في ثقافة واشمئزازا في ثقافة أخرى. وتطبع الخبرة آثارا محلية على أمخاخ عالمية.

والدرس المنهجى الذى نتعلمه من هذا أن علم النفس لا يمكن أن يؤدى وظيفته الأساسية، والتى هى وصف ما هو عقلى وتفسيره، من دون مساعدة العلوم الاجتماعية. لاحظ أن هذه الدعوى هم التنائى لتناول الاختيار العقلانى، الذى وفقا له يستطيع السلوك الفردى فقط أن يفسس الاجتماعى. وهى تأتى على خلاف أيضا مع الإبستمولوجيا التطورية الشعبية، والتى ترى أن الأحياء نفسر العلم الاجتماعى.

دعنا نلقِ نظرة خاطفة على ثلاثة مجالات من البحث المعاصر الفعـال. علم الأعصاب الإدراكى المتعلــق بـــالنمو، وعلــم الأعــصاب الإدراكــى الاجتماعى، والتطور.

. ١-١ النمو

تقتضى الحتمية الوراثية أن النمو هو الكشف التلقائي "للبرنامج" المنقوش في الجينوم. وبعبارة أخرى، الجينوم سيكون قدرا. والنتيجة الطبيعية لهذه . الدعوى هي أن التوائم المتطابقة والكلونات [ خلايا متطابقة وراثيا ] تملــك أنظمة عصبية متطابقة، ومن ثم \_ عن طريق التطابق العصبي النفسي \_تملك السلوك ذاته والحياة الداخلية ذاتها، إن كانت هناك حياة داخلية. ولكن هـــذه النتيجة فندتها في السبعينيات من القرن العشرين دراسات عن برغوث الماء والسمك العذري بالإضافة إلى البشر: وفي كل الحــالات الـــثلاث أظهــرت الأنظمة العصبية للكلونات اختلافات تـ شريحية مهمـة (Changeux 2004). (188 على سبيل المثال، التوائم البشرية المتطابقة لها بصمات أصبع مختلفة ويمكن أن تستعمل اليدين استعمالا مختلفا. وعلى حد تعبير بيتر مدور (Peter) (Medawar 1957, 154-155 الاختلافات الفطرية بين الأفراد توافقية: "يختلف الفرد الواحد عن كل الآخرين ليس لأنه يملك مواهب طبيعية فريدة، وإنمـــا لأنه يملك توافقية للمواهب الطبيعية".

ومن الواضح أن هذه الاختلافات تنبئق خلال النمو، بعضها بسبب المثيرات الخارجية المختلفة، على حين ربما يكون بعضها الآخر نتائج تقلبات ارتحال الخلايا العصبية ونشأة المحاور العصبية وأغصان الخلايا العصبية. ويؤكد جولد (2002) بحق أهمية "الإمكان" (المصادفة) في النمو والتطور معا. ومجرد حدوث الإمكان يدحض الرأى المتطرف القائل إن هناك حسابات نقو. وبإيجاز، الجينوم فرصة، وليس قدرا. وإذا غيرنا الاستعارة نقول: نقرح الدنا، والوسط الداخلى يقدر بالاشتراك مع البيئة. وبالإضافة إلى أن النمو الحيواني شارد إلى حد ما، فإنه فسيفسائي على نحو معروف شأنه في ذلك شأن التطور . وهذا يعنى أن الأجزاء المنوعة من الكَائن الحي لا تنضج بالمعدل ذاته، لأن نمو ها تحكمه جينات مختلفة. علمي سبيل المثال، ينضج الجهاز التناسلي بسرعة أكثر من الجهاز العصبي. وعلى نحو مناظر، ينضج جهاز المكافأة والتدعيم بعد جهاز التحكم، المتمركز فسي مكان آخر من المخ. ويولد هذا التعارض مشكلات اجتماعية مـشهورة مـن قبيل مشكلة التهور، والأنانية، واللامسئولية التي تميز المراهق على العكس من سلوك الراشد. وبالفعل فإن قشرة الجبهة الأمامية عند المراهق، الوافد في التطور ومركز التحكم الإدراكي، ليست مستعدة للتحكم في الانفعالات الجديدة القوية التي تظهر عندما يكون المخ مغمورا فجأة بهرمونات جنسية. ومن ثم فإن الحمل في سن المراهقة، والذي يعالج بدوره معالجة مختلفة في مجتمعات مختلفة، فبعض المجتمعات تجيزه، وتعاقب عليه مجتمعات أخرى.

والأمومة الصغيرة هى القاعدة عندما نضج الناس بسرعة واستمتعوا فى المتوسط فقط بنصف الحياة المتوقعة فى الوقت الحاضر. وفى هذه الأوقات نجد أن السلوك المحفوف بالمخاطر بحثا عن الإشباع العاجل يدعم غالبا التعلم وبناء عليه البقاء أيضا. وعلى العكس، فى مجتمعنا الحديث المركب تركيبا محكما، ويتحكم فيه أناس بلغوا حدا كبيرا من النصب، ويجتبون المخاطرة، ومن ثم تراهم من المحافظين – يكون الابتكار محكوما بعناية فى المدارس وأماكن العمل، ويتم إعاقته عند الشك فى كونه ممزقا اجتماعيا.

وأصحاب علم نفس النمو ملزمون بأن يواجهوا، مرة بعد أخرى، الخلاف القديم بين الطبيعة والتنشئة: هل هذه القدرة أو السلوك فطررى أم مكتسب، وحسى أم عقلانى، وغريزى وعالمى أم اجتماعى وخساص؟ وعلمى وجله الخصوص، زعم تشومسكى وأتباعه أن اللغة هى "مرآة العقل" بسدلا مسن أن تكون أداة اتصالنا الأساسية، وأنها غريزية. وزعموا أيضا أننا نولسد ولسدينا معرفة بالنحو العالمى universal grammar وما هو أكثر. ويعسرف أصلحاب علم نفس النمو وعلماء الاجتماع دائما ملا يخسالف نلك: إذ إن در اسلتهم التجريبية توصلت إلى أن الكلام والإشارة من الأمور المكتسبة وأن وظيفتهما الأساسية هى التوصيل (على سبيل المثال 2008 com 2003; Tomasello 2008).

إن اللغة هى أداة التعامل الاجتماعى إلى درجة أنه يعاد اختراعها من جديد فى كل مرة تكون غائبة. على سبيل المثال، لوحظ أن اللغات المولدة تتطور من لغات هجينة فى غضون جيل واحد. وأن أطفال مدرسة الصم فى نيكارجوا قد ابتكروا لغتهم الرمزية الخاصة، من دون أى تدريب، بينما كانوا يلعبون فى فناء المدرسة. وعلى العكس، الأطفال الذين يتم احتجازهم منذ الميلاد لسنوات عديدة لا يتجاوزون أبدا اللغة الأم الخالية من التركيب. ونحن بالتأكيد نولد بقدرة على تعلم اللغات، بالإضافة إلى الرياضيات واللاهوت، ولكن هذه الإمكانية لا تتحقق إلا فى بيئات اجتماعية ملائمة.

وبإيجاز، بينما لا ينكر المرء أن كل البشر الأسوياء يولدون بقدرة على نعلم أى شيء تقريبا، من المهارات اليدوية واللغات إلى العلم والفلسفة، ولا يوجد دليل أيا كان على أن أى شيء قابلا للتعلم يتم تحويله إلى رموز فى الجينوم [ الطاقم الوراثي ]. وعلاقة التركيب الوراثي .. المظهر -genotype الجينوم [ الطاقم على مباشرة تماما، ولذلك فإن أى كلام عن علم الوراثة الإدراكي يكون وعديا بشكل تام. وبالإضافة إلى ذلك، تـصدع هـذا المشروع على نحو خطير لأنه يقفز فوق المستويات الأساسية: خلية، وتجميع الخلية العصبية، والمحيط. وأى در اسات جادة لانبثاق وتحسين القسران الإدراكية يتولاها أصحاب علم نفس النمو وعلماء الأنثروبولوجيا. على سبيل المثال، اكتشف حديثا فقط أن القدرة على تذكر التفصيل وإخماد (ولسيس "كبت") الذكريات غير المرغوبة يظهران معا فى الطفولة المتأخرة.

وبعيدا عن القفز من الجينات إلى السلوك، يدرس هؤلاء العلماء النمو التدريجى (تطور الكائن الفرد) للطفل فى بيئات اجتماعية منوعة (انظر مثلا (Karmiloff-Smith 2006). ولقد وجدوا مرة بعد أخرى أنه على حين تستطيع بعض البيئات أن تحقق ميولا معينة (عن طريق تتشيط فئة مناظرة من الجينات)، فإن بيئات أخرى تحبطها. على سبيل المثال، وجد رايت وآخرون فير سوى للمخ بم إخفاقات سلوكية بم احتمال قوى للتورط فى الجريمة. فير سوى للمخ بم إخفاقات سلوكية بم احتمال قوى للتورط فى الجريمة. للسلوك اللاجتماعى: ذلك بأن أزواجا كثيرة مختلفة من المخ \_ المجتمع ربما تحدث المخرج ذاته. على سبيل النشأة فى بيئة فقيرة ومنحرفة ربما أن هذه البيئة لا تؤدى إلى وهمال، ولو كان السبب فقط أن هذه البيئة لا تؤدى إلى منتظم من المخ \_ المجتمع ربما

وإليك مثالا آخر. تساعل ديهينه والمعاونون لـــه (2008) كيـف يرسـم الأطفال الصغار ورجال القبائل الأمازونية الأعداد على مساحة. لقد أرشـدوا الذين خضعوا للدراسة بأن يضعوا الأعداد من 0 إلى 100 على مسطرة غيـر معلمة من اليسار إلى اليمين. ووجدوا أن الأفراد البــسطاء اســتنفدوا تقريبــا نصف النصف الأيسر من المسطرة لوضع الأعـداد الـصحيحة الـصغيرة، وحشدوا كل الأعداد المتبقية فى النصف الأيمن: لقد تبنوا مقياسا لوغارتميا \_ كما قد يتوقع أى شخص ملم بقانون فخنر \_ فيبر الفيزيائى النفسى، وأصـحاب الثقافة فقط هم الذين وزعوا بالتساوى، أى أنهم نسبوا القيمة العددية ذاتها إلـى كل الأجزاء ذات الطول المتساوى. واستنتج المؤلفون أنه على حـين يكون المقياس اللوغارتمى فطريا ومن ثم عالميا، يكون المقياس الطولى مكتسبا ومن ثم يكون مرتبطا بالثقافة. وأضافوا أن هذا الحل للمشكلة لا بد من أن يوفق بين المواقف الجبلية والبيئية. وربما أفرطوا فى التفاؤل، لأن الخلاف بين الطبيعـة والتتشئة له مكون إيديولوجى \_ سياسى كبير. (ومع ذلك هذا المكون غـامض، ونلك على خلاف الرأى المقبول. وبالفعل ربما يزعم صاحب الجبلية إمـا أن كل البشر يولدون أسوياء، أو أن الوضع الاجتماعى فطر م).

والحالة الواضحة الأخرى التى نتطلب عناية مشتركة بالطبيعة والنتشئة هى التطور الأخلاقى. وعلى وجه الخصوص، نفضيل العدل أو الإنصاف الذى يتم تعميمه بين البالغين الأسوياء، لا يكون فطريا ("سوى لا هو مضطرب العقل ولا متعصب سوقى). والشىء الذى يمكن افتراضه أن هذا التفضيل ينمو علاوة على التنشئة الاجتماعية oscialization (أو الثقافة التفضيل ينمو علاوة على التنشئة الاجتماعية والى من السابعة أو الثامنة؛ زد على ذلك أن هذا التفضيل محدود، أعنى مقصورا على أعضاء جماعة اجتماعية (Fehr et al. 2008).

وبالإضافة إلى ذلك، تعتمد استجاباتنا للظلم اعتمادا أساسيا على مستوى <sup>السيرونو</sup>نين الذى يمكن تعديله تجريبيا: إذ إن عدم احتمال الظلم يزيد من استنفاد السيروتونين (Crockett et al. 2008). تحذير: هذا الاكتشاف لا ينبن أن إحساسنا بالظلم، أو أى انفعال اجتماعى آخر، هو مجرد مسسالة فى الكيمياء، وإنما ينبت فحسب أن الأخلاقية متأصلة فى المادة العاقلة. ويجرز افتراض أن معنى العدل لا ينمو نموا كاملا فى مجتمع يقوم على الطوائس والطبقات الاجتماعية، حيث يعرف كل فرد مكانته منذ الميلاد.

ومثلما هو الحال مع العدل والإيثار، فكذلك الحال مــع العنـف. من المعروف جيدا أن العدوان الفيزيائي يتغير خلال مجرى الحياة، وفي أمربكا الشمالية يبلغ الذكور في سن السابعة عشرة تقريبا، عندما يكون المخ، الذي لا يزال غير ناجح، مغمورا بالهرمونات، ويستمتع المراهق بحريــات جديـدة وفرص جديدة، ويتعرف على أصدقاء جدد. ولكنسا لا نعرف بعض الإسهامات النسبية للجينات، ونضج المخ، والبيئة الاجتماعية (انظر مــنلا Loeber and Pardini). وهناك نقطة واحدة فقط تبدو واضــحة ألا وهــى أن السلوك اللااجتماعي استثنائي، حتى بين الناس الذين يولدون في مجتمعات منحرفة. وحالة أيسلندا واضحة على وجه الخــصوص. كــان الأيــسلنديون يتمتعون بجينوم ثابت وموحد إلى حد ما بسبب نقص الهجرة في العـصور الحديثة. ومع ذلك وفقًا لملامحهم، كان الأيسلنديون قاتلين وخائنين على نحو لافت للنظر منذ ألف عام خلت، على حين أنهم مسالمون ونبلاء خلال قلة من القرون الأخيرة. وربما يكون ذلك بسبب الحقيقة القائلة إن تــدهور المنــاخ الخطير وإزالة الغابات حول المروج وتحول الغابات إلى أنهار جليدية، لـم يترك منطقة للكفاح عليها، واضطر الناس إلى التجمع في القرى والتعاون في مواجهة البيئة القاسية على نحو متزايد. لاحظ بصورة عارضة أنه يوجد على الأقل مفهومان مختلف ان لسسة الفطرية، وهما عن الحدوث من التصور أو من الميلاد. وفى كل حالة مسن الأفضل التساؤل عما إذا كان عنقود خاصية معينة، بدلا من خاصية مفردة، فطريا، لأن الخصائص يتصادف أن تأتى في عناقيد، كما سوف تناقش فسى الفصل الرابع عشر (انظر Mameli 2008 للمشكلتين معا).

وأخيرا، يتحرك علم نفس النمو مقتربا على نحو متزايد من علم المنفس المقارن والتطورى. ومعنى هذا أن الدارسين لنمو الطفل يتساعلون عن الحيوانات الأخرى التى تملك السمات ذاتها، وعند أى مرحلة من التطور يجوز أن تنبثق هذه السمات. وإحدى نتائج هذا التقارب للفروع المعرفية، والتى ابتهج لها إرنست هيكل، هى المبدأ القائل إن السمات الإدراكية التى نشترك فيها مع الحيوانات الأخرى تميل إلى الظهور مبدزا فى النمو البشرى (انظر 2009).

۲-۱۰ أنا ونحن

من الصعب الجدل فى أن المخ لا يتحكم فى بقية الجسم فحسب وإنما يشكل بيئته أيضا ويساعدنا على التكيف معها، بالإضافة إلى تكييفها لذا. وأحد الأدلــة السبطة والمقنعة جدا على أن المخ يشكل بيئته هو: عندما يسير الفــأر حـول دائرة، فإن الخلايا العصبية الخاصة بالمكان فى حصينه (منطقة فى المخ) تشتعل في الوقت ذاته. وفيما يتعلق بدور الجهاز العصبى فى التكيـف وجعـل البيئـة ملائمة ـ أعنى تعديل البيئة لمنفعة الحيوان \_ يكفى أن تتذكر أنــه حتـى دودة الأرض المتواضعة تعبر خلال أطنان من الأرض عبر ممراتها الـضيقة فـى خلال وجودها، وبالتالى تقوم عن غير عمد بتهوية الأرض وتحسين خصوبتها. وهناك ما هو أكثر من ذلك: سلوك الحيوان الفقارى الاجتماعي الأعلى لا يمكن فهمه إذا تحرر الحيوان من بيئته الاجتماعية، لأن قدرا كبيرا من هذا السلوك يكمن في التفاعل مع الحيوانات من النوع ذاته. وإذا ساورك السشك في هذا، فتذكر كيف تفسد الحياة العقلية للطفل المتوحد فسادا خطيرا. ومسع ذلك فإن الجانب الأكبر من علم النفس حتى في وقتنا الحاضر، لااجتماعي؛ إذ إنه يتجاهل السياق الاجتماعي للفرد، والذي هو أشبه شيء بدراسة الرئنين في فراغ. وصحح علم النفس الاجتماعي الجهل الاجتماعي في علم السنفس الكلاسيكي. وبحث فيجوتسكي (1978)، ولوريـــا (1976) و همفــري (1983) وكول (1996) الجذر الاجتماعي والوظيفة الاجتماعية للوظائف العقلية العلبا، وأظهروا بعض الاختلافات الثقافية في التفكير . وفي السنوات الحالية، بدأ علم الأعصاب الاجتماعي في الكشف عن بعض الآليات العصبية للجانب الاجتماعي من الحياة البشرية (على سبيل المثال 2006 cacioppo et al. 2006).

خذ على سبيل المثال الوعى الذاتى، والذى لا نستعمله فقط للتحكم فى سلوكنا الخاص، وإنما فى فهم سلوك الآخرين أيضا. وفى الحقيقة فإن معرفتى للآخرين، وقدرتى على الانسجام معهم، أو محاولة تعديل سلوكه، تتشأ على نطاق واسع بالقياس إلى نفسى: فأنا أشكل الآخرين وفقا لنموذج بعد أن أشكل نفسى، وبالتالى أستطيع أن أتعاطف معهم وأتوقع بعض أفعالهم وتراخيهم. وعندما تضعف هذه المقدرة على نحو خطير، كما هو الحال مع مرضى اسبرجر، تكون النتائج سوء التوافق والتعاسة.

والوعى الذاتى، بدوره، يكون على نطاق ما نتاجا للتعامل الاجتمـاعى: فأنا أكون واعيا ذاتيا إلى حد بعيد، وآمل بشدة أو أخشى أن سلوكى سـوف براقبه رفاقى من البشر ويحكمون عليه. وفى الحالات المرضية، مثل حالسة بان جاك روسو، ينحل الوعى الذاتى إلى اكتفاء ذاتسى وجنسون العظمسة، مركب يؤدى إلى التذبذب بين البحث عن الإعجاب من المجتمع والهسروب منه. وعلى هذا النحو يكون الوعى، والوعى الذاتى خاصة، معلولا للسلوك الاجتماعى وعلة له معا (المزيد عن ذلك فى الجزأين ١١-؟ و١١-٥).

وما يصح بالنسبة للعلاقة بين الوعى الذاتي والحياة الاجتماعية يسصح أيضا بالنسبة للغة. فالوعى الذاتي واللغة متعاصر ان على الأرجح ويتطور ان معامع النشاط الاجتماعي جنبا إلى جنب. وهذا الحدس تقترحه جزئيا خبرتنا اليومية مع الكلام الصامت (الداخلي). ومن المرجح أن النظام البدائي للنصال الحيواني، الذي تطور في آخر الأمر إلى لغة منطوقة، أجاز للبشر والإنسان في العصر الحجري أن يضفوا صفة ذاتية على جوانب معينة من سلوكهم الاجتماعي. وعندما حسنوا نظام الاتصال، أصبح أكثر من وسيلة للنعامل الاجتماعي، أعنى أداة لتحليل الذات، وناقلا لأقدار كبيرة من الفكر <sup>سابقة</sup> التجهيز والتي يمكن استحضارها وجمعها تقريبا وقتما شاء المرء. وفي نهاية المطاف، أصبح في مقدور أسلافنا البعداء الكلام إلى الـــذوات، أعنـــى إضفاء الصفة الذاتية على المحادثات. ولا بد من أن يكون بعضها قد أشــار <sup>إلى عمليا</sup>تهم العقلية الخاصبة. وعلى هذا النحو ربما تطورت المعرفة الذاتية واللغة من خلال آلية تغذية متقدمة وطرأ عليهما التطور معا مع الثقافة.

لاحظ أن هذا الفرض على خلاف مع الفروض القائلة إن العقل نتيجة <sup>نانوية</sup> للكلام the mind is a byproduct of speech (لوريا وفيجوتسكى)، وإن <sup>اللغة</sup> نتيجة ثانوية للعقل language is a byproduct of the mind (تشومسكى وبوبر وإكلس). لاحظ أيضا أن كل ما سبق يتعارض مع مسذهب الظساهر، الثانوية epiphenomenalism وما يسمى نظرية المرآة في المعرفة -mirror theory of knowledge. وسوف نفحص الوعى بشيء من التفصيل في الجزء . ٢-١١.

خلاصة القول أن أصحاب علم النفس الاجتماعي اشترطوا السسباق الاجتماعي للعقل. ولكن بعضهم أسرف وتطرف إلى درجة أنهم أظهروا الشخص بوصفه كتلة من المعجون السلبي الواقع تحت رحمة بيئته. وربما لم يحدث هذا لو أنهم أخذوا بعين الاعتبار أن الحياة العقلية هي فاعلية المـــــــــــــــــــــــــــــــــ وأن المخ ناشط بشكل مستمر، حتى عندما يكون في عزلية عن مثيران اجتماعية. ولكن علم النفس الاجتماعي الكلاسيكي كان بلا مخ، وقد يتصادف أن يكون معاديا لعلم النفس الأحيــائي. وعلــي وجــه الخــصوص، زعـم السلوكيون أن العمليات العقلية إما أنها لا توجد أو أنها مجرد عمليات سلوكية معقدة كأشد ما يكون التعقيد. وهذه الوجهة من النظر تتعارض مع التعريــف العادى للعملية السلوكية بوصفها تغييرات جسدية علنية ومــن ثــم قابلــة للملاحظة مباشرة. وبالإضافة إلى ذلك، تتضمن وجهة النظر موضوع البحث خلط الحقائق بشروطها البيئية. وهكذا، رغم أن التنفس مستحيل في الفــراغ؛ فإنه ليس عملية جوية. وعندما قام السلوكيون بتصحيح خلل واحــد، أعنــى إهمال المثيرات الاجتماعية، فقد دعموا خللا آخر ألا و هو إهمال ذلك الشيُّ الذي يتحكم في السلوك، أعنى المخ. ومع ذلك فإن كل العلاقات الاجتماعيــــة تتحدد قوة انكسارها عن طريق المخ، لأن هذا العضو يتحكم في السلوك.

وعلاقة المخ \_ المجتمع قوية إلى درجة أنها يمكن أن تؤدى إلسى كسبح

الغريزة. على سبيل المثال، يمكن تقوية الرغبة الجنسية أو إخمادهما عن طريق التعامل الاجتماعى. وحدس فرويد، بأن رغبة زنا المحارم فطرية، هو الأساس لما يسمى عقدة أوديب، ولكن لم يضعه أبدا موضع الاختبار أى باحث من أصحاب التحليل النفسى. ولقد اختبر آرثر وولف (1995) هذا الحدس عن طريق بحث تاريخ 14,402 من الأزواج التايوانيين خلال الفترة من عام ١٩٠٥ و ١٩٤٠، ووجد أن هناك نوعين من الزواج فى ذلك الوقت: زواج الأكثرية وفيه تكون العروس قد نشأت مع زوجها المقبل فى بيته، وزواج الأقلية وفيه يلتقى الزوج وزوجته لأول مرة يوم زواجهما. وفى الحالة الأولى ينشأ الأطفال بوصفهم أقرباء من الناحية النفسية ويطورون كراهية شديدة لفكرة ممارسة الجنس معا، ونتيجة للذلك يكون زواجهما مشئوما غالبا. وبعبارة موجزة، تسبب الألفة اشمئز ازا من زنى المحارم، أما عقدة أوديب فمكانها هو صندوق قمامة علم النفس الشعبى.

والفكرة الأخرى التي توجد في الصندوق ذاته هى فكرة العقل الجمعى collective mind . يقال عادة إن المنظمات، مثل المهن، لها مقاصد أو أغراض. وهناك أيضا كلام كثير عن الذكريات الجمعية، وحتى اللاوعى الجمعى، ولكن لا توجد بحوث علمية عن هذه الكائنات. وعندما نتحدث بدقة نقول إن كل هذا لغو، ما دامت الحالات العقلية حالات للمخ، والأمخاخ توجد فى أجسام فردية. والصواب هو أن أعضاء أى منظمة يشتركون فى بعض الاعتقادات والأهداف، وأنهم ربما ينهمكون فى أفعال جمعية، مثل الاشتراك فى صناعة السلع، وفى مظاهرة فى الشارع، أو فى عبادة إله، وفى كل هذه الحالات، نحن ـ كل واحد منا. ومن ثم فإن سيكولوجية الجماهير عند لوبون - والتى ترى أن نفس الجماهير لاعقلانية – غير علمية. ولكن خليفنه وهو علم النفس الخاص بالسلوك الفردى فى جماعة ـ سواء كان غير منتظم كما هو الحال فى مدرج كرة القدم، أو منظم كما فى التجمع السدينى ـ يمكسن أن يكون دقيقا جدا.

١٠ من هرمونات الربط إلى الخلايا العصبية المرآة إلى الأخلاق

الشىء الذى يدعو إلى التهكم أن العلم العصبى قدم حديثا الحجة المفروضة إلى حد بعيد على الحاجة إلى دمج علم النفس الفردى بعلم النفس الاجتماعى. وهذا هو اكتشاف الخلايا العصبية المرآة mirror neurons فى أوائل التسعينيات (Rizzolatti and Craighero 2004). ويستم تنشيط هذه الخلايا العصبية فى مخ المرء عندما يتأمل فى سلوك شخص آخر. وإن شئن أن تضع الفكرة بإيجاز فقًل إن الخلايا العصبية الممائلة (المرآة) تتحكم فى تصرفات ممائلة: فهى مقلدات. على سبيل المثال، إذا رأى شخص (أو قرد) شخصا آخر يمسك شيئا، فسوف تشتعل الخلايا العصبية المرآة فى قشرته الحركية، كما لو كان ينجز الحركات ذاتها.

والدور الابتدائى للجهاز العصبى البشرى المرآة يبدو بحيث يكون فهم "معنى" (هدف) أفعال الآخرين (Rizzolatti and Sinigaglia 2008, 124). وهذا الفهم حدسى أو سابق على التصور بالإضافة إلى كونه سابقا على اللغة: إنه الفهم البديل أو الإدراك المتعاطف الذى مجده فلهام دلتاى وأتباعه بوصفه البديل الأسمى للمنهج العلمى. ولكن دور هذا الفهم بطبيعة الحال هو تيسير الاشتراك في الخبرات، والتعلم، والتعايش، ولسيس دوره أن يحل محل الدراسة الموضوعية والتحليلية للحياة الاجتماعية، فسالخبرة شخصية، ولكن دراستها يتوقع أن تكون لاشخصية أو بالأحرى موضوعية.

وكان الظن أن الخلايا العصبية المرآة تجعلنا متعاونين ومحبين للغير منذ الميلاد، وجرى زعم الشيء نفسه تقريبا بالنسبة لما يسمى الهرمونات الرابطة bonding hormones، فالأوكسيتوسين (هرمون الحب) والبرو لاكتين (هرمون الحليب)، من الأمور الأساسية للجنس والأبوة والأمومة. ومع ذلك فإن تلثتا تقريبا غير متعاون. وهذا يوحى بأن الهرمونات الرابطة والخلايا العصبية المرآة ربما تكون ضرورية لفهم الآخرين، ولكنها ليست كافية المعرب الاهتمام بالآخرين. ويبدو أن الوضع الأخير لا ينبثق إلا من خلال خبرات اجتماعية إيجابية، والخبرات الاجتماعية السلبية مثل الخبرات التى يعشها أطفال نشأوا في مدن داخلية منحرفة، وتفضى إلى إنتاج الأنانية، وهى أيسر استراتيجية بقاء قصير الأجل.

ولكتشاف الخلايا العصبية المرآة متجه إلى أن يؤثر تأثيرا عميقا فى دراسات الوعى، التى كانت الغالبية العظمى منها دراسات أدبية (فلسفية) أكثر من كونها علمية. وبالفعل كما قال ريزولاتى من الصعب التفكير فى الأنا من دون نحن. وهذا صحيح على وجه الخصوص بالنسبة للسلوك الأخلقى، أعنى السلوك الذى تحدثه مشكلات أخلاقية من قبيل السؤال: هل نساعد الغريب المضطرب أم لا ؟ واقترحت مجموعة متنافسة من الأراء لتفسير السلوك الأخلاقى: القول إنه غريزى أو مكتسب، وانفعالى أو مروس، ثابت أومرتبط بالموقف، وهلم جرا. والشيء الذى لا يثير الدهشة أنه حتى عهد قريب جدا كانت الحجج البارعة تقريبا تقدم لدعم هذه الفروض الأخلاقية المنوعة، لأنه قد جرى التسليم بأن الفلسفة، حتى الفلسفة العملية، لا يمكن إخضاعها للاختبارات التجريبية.

ومتلما يحدث غالبا فى مجالات أخرى، غالبا ما يكون التجديد الأخلاقى بسبب الغرباء على المجال، أى بسبب أناس لا يتقيدون بتقليد، ويستعرون بحرية فى الاعتراض عليه، وبالفعل فى السنوات الحالية صمم بعض علماء النفس وعلماء الأعصاب وعلماء الاقتصاد التجارب على السلوك الأخلاقى وقاموا بتنفيذها، وواصلوا بالتالى العمل الرائد لجان بياجيه وبعض تلاميد، وهذا العمل أيضا لفت انتباه فليسوف هارفارد (Appiah 2008).

والدراسة التجريبية الحالية هى حالة فى صميم الموضوع. كل شخص عادى، فى أى مجتمع، غالبا ما يكون ممزقا بين الاهتمام بالذات والاهتمام بالآخرين، وغاية الجهد منه أن يوازن بين هاتين الرغبتين الطبيعيتين إلى حد ما، بحيث يكون منصفا. ومع ذلك فإن معظم الأديان والفلسفات الأخلاقية والنظريات الاقتصادية تزعم أن المرء عليه أن يكون إمسا أنانيا أو محبا الغير. وعلى وجه الخصوص، تقرير النظرية الاقتصادية المعيارية أن الناس الأنكياء أنانيون: إذ إن"العقلانية" الاقتصادية تكمن فى محاولة زيادة المنافع المتوقعة للمرء إلى الحد الأعلى بصرف النظر عن اهتمامات الآخرين.

ولكن هذا المعتقد خضع لانتقادات قاسية طوال العقود الثلاثة الأخيرة. أولا، بسبب عدم الدقة المفهومية لمفهوم المنفعة المتوقعة (مثل 1983 Blatt Bunge). ثانياً، لأن الافتراض موضوع الحديث فنده تجريبيا من يسمون بأصحاب علم الاقتصاد السلوكى (مثل .Gintis et al. 2005 Henrich et al.

وأنبنت هذه الدر اسات أن الغالبية العظمى من الناس مجاملون أقوياء: إذ إنهم لا يجازون المعروف بالمعروف فقط، وإنما يبذلون أحيانا جهدا خاصا لمساعدة الغرباء تماما، ويخاطرون بمعاقبة السلوك الأناني، ومن الواضح أننا عندما نبلغ نكون قد أدمجنا في نفوسنا بعض القواعد المكتسبة للسلوك الاجتماعي، إلى درجة أننا في الحالات العادية نحل المشكلات الأخلاقية بطريقة تلقائية.

ويبدو لأول وهلة أن بعض أنماط السلوك مقاومة للتفسير الفسيولوجي. خذ مثلا، رغم أن الكحول خافض للنشاط، يمكن أن يكون منعشا عندما يستهلك في تهدئة جماعة مرحة من الرفاق: يبدو أن المثيرات الاجتماعية تطمس الاستجابة الفسيولوجية. ولكن علم النفس الفسيولوجي يمكن أن يفسر بعض المثيرات الاجتماعية واصطدامها بالمثيرات اللااجتماعية، على حين أن قصارى ما بمكن أن يفعله علم النفس الاجتماعي الكلاسيكي هو أن يصفها.

وبالفعل تأمل نظامين للمخ، ن ، س، يظهر ان حساسية لمثير ات طبيعية، واجتماعية على التوالى، ويعصبان (يزودان بأعصاب) معا نظاما ثالثا للمخ ج، بالتحكم إما في المزاج أو السلوك العلني من نوع ما، وبالإضافة إلى ذلك نفترض أن فاعلية هذا النظام الثالث تتحدد على نطاق واسع عن طريق فاعليات ن، س، ونسمى ف<sub>ن</sub>، و ف<sub>س</sub>، و فج الكميات الموجهة للحالة للأنظمة العصبية الخاصبة بكل منها. وأخيرا، نفترض أن المدخل فن إلى <sup>النظام</sup> ج يوزن بعامل و<sub>ن</sub>، على حين أن المدخل ف<sub>س</sub> إلى ج يوزن بعدد ور، أى نفترض أن فج = ون فن + وس فس. ومن الواضح أن المحصلة النهائية فع سوف تعتمد على القيم النسبية للمدخلات بالإضافة إلى اعتمادها على الأوزان المناظرة. على سبيل المثال، إذا كانت وز = 0.5، وز = 0.2 على حين تكون فن = - 10 و فس = 20، فستكون الاستجابة فر = 1 (منع). ولكن إذا انطلقت فس من 20 إلى 30، فإن محصلة الفعل المشترك المثيرات الطبيعية والاجتماعية ستكون فج = +1، أعنى إثارة. والشيء الذى لا سبيل إلى إنكاره أن المخطط السابق يجب أن يكتسى باللحم، ولكنه يبو مشروعا بحثيا معقولا في العلم العصبي الاجتماعي.

۱۰ التطور : تمهيدات

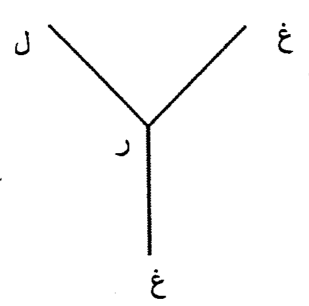
إن النفس اللامادية لا يمكن بأية حال أن تتطور بالإضافة إلى البدن: هكذا جاء مرسوم يوحنا بولس الثانى فى عام ١٩٩٦ بعد الاعتراف بأن أجسامنا جاءت نتيجة لتطور طويل الأجل (وإن كان ليس طبيعيا بصورة خالصة). وعلى العكس، إذا كانت العمليات العقلية هى عمليات المخ، فإن المخ ووظائفه معا، والوظائف العقلية خاصة، لا بد من أن يكون التطور قد أدركهما معا، هكذا افترض دارون فى كتاب "أصل الأنواع" (1871).

وتطور الخاصة العقلية mentality هو موضوع الدر اسبة فى خمسة فروع معرفية ناشئة: علم النفس المقارن، وعلم الأعصاب التطورى والمقارن، وعلم المنفس التطورى، وعلم الآشار القديمة الإدراكى، والإبستمولوجيا التطورية، ودعنا نتحدث عنها.

يحاول أصحاب علم النفس المقارن تخمين مرحلة في النطور انبثقت عندها القدرات العقلية المنوعة، وذلك عن طريق تحديدها في أجناس حيوانية معاصرة. والفرض المرشد الأساسي هو أنه أيا كانت السمات التي توجد في كل الأنواع المتضمنة فى جنس حديث، فلا بد من أن تكون سلفية على الأرجح. ويكفى أن نقدم مثالين هنا: أصول السرور وأصول اللغة. خمن مايكل كابناك (1999) أن الزواحف كانت الحيوانات المبكرة التى تشعر بالسرور لأن السحالى المعاصرة، على خلاف الأسماك والبرمائيات تحب أن تمسد، ومن ثم فإن السرور يرجح أن يكون قد انبثق من الزواحف منذ حوالى 400 مليون سنة خلت.

وبصورة ممائلة، خمن أندرو باس وزملاؤه (2008) أن اللغة تطورت من النداءات التى كانت تستعملها الأسماك منذ 400 مليون سنة لجنب انتباه الرفقاء وتحديد المنطقة. وأساس هذا الفرض هو الاكتشاف التشريحى الذى مؤداه أن كل الفقاريات يبدو أنها تشترك فى جزء خاص متمركز فى الدماغ المؤخر والحبل الشوكى الذى ييسر (يحدث) الغناء الاجتماعى. وبالتالى على خلاف الحس، تشترك الضفادع والطيور ولوتشيانو بافاروتى [ من أشهر مطربى الأوبرا فى العالم ] فى بعض السمات السلوكية المهمة، لأنها تشتركة فى "خطة الجسم" التى تتأصل بدورها فى مجموعة من الجينات المشتركة.

والشيء المحقق أن الفروض السابقة نظرية، ولكنها على الأقل صحيحة فلسفبا، ولو فقط لأنها تنسجم مع علم الأحياء التطورى، وتثير تجربة، ولا تقصل الوظيفة عن العضو، ولا تنسب قدرات حسابية إلى ما لا يحصى ولا بعد، ومع ذلك فإن علم الأحياء ضرورى ولكنه ليس كافيا لتفسير انبثاق الغة، وسر ذلك أن اللغة رمزية. ونظرا لكون الرموز اصطلاحية، فإنها لا تكون إلا طبيعية. ومن ثم فإن أى تقرير. معقول عن انبثاق اللغة سوف بنفس علم الآثار القديمة الاجتماعية بالإضافة إلى علم الأعصاب التطورى. انظر شكل ١٠-١.



شكل ١٠-١ التطور من غناء الفقارى غ إلى اللغة ل، وعند تفرع الشجرة ندل ر على انبثاق الرمزية.

ويحاول أصحاب علم الأعصاب التطورى تخمين تطور المخ الرئيسى. على سبيل المثال، تسمى طبقته العليا القشرة المخية الحديثة لأن هناك سببا جيدا لافتراض أنها الحديثة إلى حد بعيد، ولذلك فإنها تؤدى الوظائف المعقدة الغاية. ومع ذلك، فإن وجهة النظر الرائجة القائلة إن الأعمق هو دائما الأقدم ليست صحيحة بصفة عامة. على سبيل المثال، نحن لدينا نظامان بصريان: البطنى والظهرى، والأحدث من ناحية التاريخ العرقى، هو الذى يؤدى وظائف مختلفة إلى حد ما. وإليك مثالا آخر، رغم أن القرارات الأخلاقية تنجزها الفصوص الجبهية، يبدو أن الدافع إليها أنظمة عاطفية أقدم من ناحية التاريخ العرقى، كما يوحى التعبير الوجهى عند الاشمئز از والذى هو التعبير دائته عن كراهية الطعام أو الشراب (2009).

وعلى خلاف الطبقات الجيولوجية، لا تتراكم أنظمة المخ الفرعية على طول الزمان: إذ إن انبثاق كل عضو عقلى جديد يكون مصحوبا على الأرجح بإعادة تنظيم للمخ الكامل. ومع ذلك من الصحيح على الجملة أن التراجع والسقوط فى المخ يعادل التراجع فى الزمان التطورى- على سبيل المثال، الفكرة المجردة والعامة جدا- المرجح إلى حد بعيد أن يكون فى طبقة قشرية أعلى، ومن ثم أحدث. وذلك يقودنا إلى علم النفس التطورى.

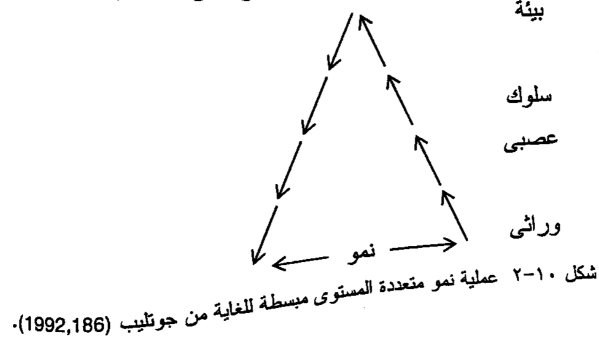
ولا يزال علم النفس التطورى جنينا فى مرحلته العلمية، وشيخا فى مرحلته التأملية، وهو العلم الذى ساعد على رواجه باركوف وكوسميدس وتوبى (1992). وسوف نعالج الحالة الأخيرة فى الجزء ١٣–٥ بوصفها حالة التأمل المبتسر المفرط. وفيما يتعلق بعلم النفس التطورى العلمى، فسوف نذكر فقط بأنه ألمج حديثا مع علم نفس النمو (انظر 2002). والسبب لهذا الاندماج هو السبب ذاته لظهور علم الأحياء التطورى التموى Bjorklund and Pellegrini والسبب بصفة عامة، أعنى أن الأشياء الجديدة التطورية تتبثق فى غضون التطور الفردى. على سبيل المثال، يمكن أن يجيب علم الأجنة عن أسئلة تطورية من قبيل تكيف حصلت السلحفاة على ظهرها ؟".

وبالإضافة إلى ذلك، لكى يعمم المرء شيئا قاله تولفنج (Tulving وبالإضافة إلى ذلك، لكى يعمم المرء شيئا قاله تولفنج (2005,5 العرضية، ربما يخمن أنه مهما يكن عضو المخ أو القررة العقلية متطورة حديثا، فإنها تكون على الأرجح نموا متأخرا وتلفا مبكرا. والأمثلة هى التخمينات الحدسية للزمان، والذاكرة العرضية (ما، أين، منى؟)، والتطور الأخلاقى. ومن ثم تأتى الحاجة إلى النظر إلى علم تطور النوع phylogeny من وجهة نظر وراثية للكائن الفرد، والنظر إلى علم تطور الفرر الفرر الفرر الفرد وراثية للنوع.

وبالفعل، على خلاف وجهة نظر التكون السابق القديمة، والتي ترى أن النظور بنحدد تحديدا صارما عن طريق برنامج وراثى في بيئة ثابتة، من المعروف منذ أيام كونراد وادينجتون وجان بياجيه أن التطور يتحدد عن طريق الجيوم والبيئة معا - ومن ثم يكون وراثيا خارجيا بدلا من أن يكون وراثيا. على سبيل المثال، ربما يتبنى التوأمان المتطابقان، الشخصان اللذان يحملان الجينوم ذاته، أساليب حياة مختلفة بعض الشيء، وذلك نتيجة لاكتسابهما جينومات خارجية epigenomes مختلفة، والتى ربما تموت بالنسبة لذريتيهما. (والاختلاف هو أن بعض الجينات يتم طمس ذكرها لكونها مطلية بجزيئات غريبة). وبالتالى، على حين ربما لا نستطيع أن نبقى مسئولين عن جينوماتا، نكون مسؤولين عن جينوماتا الخارجية، بالإضافة إلى جينومات طفولتنا.

علي سبيل المثال، إهمال الطفولة، وإساءة معاملتها يغير استجابات الضغط ويزيد من خطر الانتحار والآلية الجزيئية التحتية هى تغطية (ومن ثم التخلص من) الجين الداخل فى تنظيم الجلوكوكورتيكويد [ هرمون السيترويد الذي ينظم التعبير الجيني فى الحيوانات العليا] ( McGowan et al. 2009). وحتى الموهبة الطبيعية الوراثية الجيدة تكون ضعيفة فى بيئة اجتماعية مرهقة، ومحرومة بقسوة، والتى تعوق نمو القشرة الجبهية الأمامية الطفل وتشوهها إلى حد يمكن مقارنته بأى أذى تشريحى فى المنطقة ذاتها من المخ (2009).

وخلاصة القول أن النمو يعتبر فى الوقت الحاضر وراثيا خارجيا بالإضافة إلى كونه وراثيا: إنه عملية متعددة المستوى ومزدوجة الاتجاه من أسفل إلى أعلى ومن أعلى إلى أسفل معا. انظر شكل ١٠–٢.



وهذا هو السبب، بعيدا عن التركيز على الكائن الحي المفرد النامي تحت استبداد جينومه، والذي يتم التفكير فيه بوصفه محركا غير متحرك وغير حساس للبيئة \_ أقول هذا هو السبب في أن علماء الأعصاب وعلماء النفس التطورى الإنمائي في الوقت الحاضر يدرسون نظام النمو الكامل، من الجين إلى الخلية إلى الكائن الحي الكامل إلى البيئة Gottlieb 1992; Lickleiter) and Honeycutt 2003).

وأنا أؤكد أن علم النفس التطوري الإنمائي قد نسخ المشروع الإستمولوجي التطوري الذي خطط له في السبعينيات من القرن الماضي أخصائي السلوك الحيواني كونراد لورنز (1971) وعالم النفس دونالد كامبل (1974a) والفيلسوفان كارل بوبر (1978) وجرهارد فولمر (1986)، وفكرتهم الأساسية الصحيحة هي أن الإدراك آلية تكيف تخضع للانتخاب الطبيعي. وعلى خلاف هذا الجانب المشترك، كانت مشروعات هؤلاء العلماء والفلاسفة الذين نتحدث عنهم مختلفة تماما، كما أكد فولمر (1987). على حين اللهم بوبر وكامبل بتطور المعرفة (أو بالأحرى تاريخ المعرفة)، عالج لورنز <sup>وفو</sup>لمر مشكلة تطور قدرانتا الإدراكية. وعلى وجه الخصوص، حاولا تفسير السبب في أن كثيرًا من النظريات الكاذبة مثل علم الفلك المتعلق بمركزية الأرض، بدت جذابة في الماضى \_ أعنى بسبب أنها تلائم المظاهر، أو على <sup>در تعبير</sup> فولمر، إنها كافية تماما بالنسبة لتجربة وسيطة. واقترح هذا الصنف <sup>من الإيستمو</sup>لوجيا التطورية أن المقولات الفطرية وقوانين الفكر عند كانط هى بالفعل منتجات التطور . ولكن أثبت علم الأعصاب وعلم نفس النمو أننا <sup>نولد</sup> بلا عقل (Bunge 1983 a, 51-59). والرأي عندى أن المشروع النفسي التطورى لم يصل إلى تحقيق آماله للأسباب التالية: أولا، رغم أنه يستحضر علم الأعصاب، فإنه لا يستفيد منه ثانيا، وكنتيجة، يغض الطرف عن الانفعال رغم أن التحرك القشري ِ الطرفى الحاد ثنائى الاتجاه لا يفسر فقط أننا نستطيع التحكم في الانفعال، وإنما يفسر أيضا أن البحث يمكن ملاحقته بطريقة انفعالية. ثالثًا، تعلمنا في السنوات الفاصلة أن علم تطور النوع لا يمكن فهمه جيدا عندما نفصله عن علم تطور الفرد وعكس ذلك صحيح \_ ومن ثم تأتى الحاجة إلى علم النفس التطورى الإنمائي. رابعا، من المرجح أن القدرات الإدراكية قد تطورت بالاشتراك مع القدرات اليدوية والفنية والاجتماعية، وهو الافتراض الذي سلم به أصحاب علم الآثار المعرفي، والذي يحرم الإبستمولوجيا التطورية من استقلالها. خامسا، يتجاهل مشروع الإبستمولوجيا التطورية الجانب الاجتماعي أو (الثقافي) من التطور البشري. سادسا، لا تزال الإبستمولوجيا النطورية عند مرحلة المشروع بعد أكثر من ثلاثة عقود.

لم تفسر الإبستمولوجيا التطورية، مثلا، الظهور المفاجئ لرسم الكهف وافتقاره إلى التقدم اللاحق: لماذا كان المصريون القدماء مهمومين بالحياة الآخرة أكثر من أى حضارة أخرى مبكرة؟ ولماذا لم يعبد الصينيون أبدا أية آلهة، على حين تخيل الهنود عشرات الآلاف؟ ولماذا لم يملك أبناء بيرو القدماء الكتابة وهم الذين كانوا بارعين جدا في مجالات كثيرة؟ ولماذا لم يقتبس اليونانيون القدماء الصفر من السومريين؟

ومع ذلك، فقد علمننا الإبستمولوجيا النطورية قلة من الدروس المهمة، أحد هذه الدروس أن الإبستمولوجيا الكلاسيكية ناقصىة لأنها نتجاهل الذات العارفة \_ كما رأى بوبر (1972) - وبالتالى تتجاهل المعرفة وهي قيد التحضير. والدرس الآخر أن الأشياء الجديدة التطورية تسمح لأطفالنا بأن يطوروا من أدواتهم للتعلم بطريقة مختلفة عن أجدادنا البعداء. وعلى حين من بعرد. الصحبح، على خلاف ما اعتقد كانط، أن حديثي الولادة هم بلا عقل وينطلقون من لا شيء، ما دامت المعرفة، برمتها مكتسبة، فإن حديثي الولادة منا لديهم ميزة إن كانوا من الوافدين التطوريين الجدد. على سبيل المثال، نتمتع قشرات الجبهة الأمامية لديهم بقدرتين على الأقل ربما افنقر إليهما سلفنا الشبيه بالإنسان. إحداهما هي القدرة على التعلم للتحكم في الاندفاعات العاطفية. والميزة الأخرى هي أن يكون قادرا على تعلم كيف يتعلم. ولكن كل هذا وغيره كثير يظهر في سياق اجتماعي أو آخر، الطفل الذي نشأ في مجتمع فقير جدا ومتخلف أو منحرف لن يملك بالضرورة أي مزايا أعلى من أسلافه الذين يشبهون الإنسان؛ و هكذا، مرة أخرى، لا بد من استكمال التناول الطبيعي ببحث اجتماعي ما.

وبعبارة موجزة، إذا فكرنا فى العقل بوصفه فئة من وظائف المخ، إذن ينبغى النظر إليه من منظور تطورى، ولكن ما دام العقل البشرى يتطور فى وسط اجتماعى، فإن التطور البشرى يكون اجتماعيا بالإضافة إلى كونه أحبائيا. وهذا هو موضوع الجزء التالى.

···· التطور الثقافي الأحيائي

والسبب فى أننا نعالج فى الوقت ذاته التطور الأحيائى والثقافى هو، <sup>بطبيعة</sup> الحال، أن الإنسان ليس حيوانا مثل الحيوانات الأخرى، وإنما حيوان <sup>التكر</sup> ثقافة بالمعنى الأنثروبولوجى للكلمة أعنى بوصفها نظاما من الفاعليات <sup>الشمسلاية</sup> والسياسية والرمزية التى تتجاوز البحث عن الطعام، والتزاوج، والتناسل، والقتال، ومن ثم فإن الجينات والثقافة وجهان لعملة واحدة منذ لحظة ظهور الإنسان "الحديث" في أفريقيا منذ حوالي مائة ألف عام (Smail 2008).

وعلي حد تعبير ريتشارسون وبويد (2005,194) "لا تستطيع الجينات وحدها أن تتكيف بسهولة مع بيئات متغيرة بسرعة. ولا تستطيع التوعات الثقافية وحدها أن تفعل شيئا من دون الأمخاخ والأجسام. وترتبط الجينات والثقافة ارتباطا وثيقا ولكنهما يخضعان لقوى تطورية تشد السلوك بقوة في اتجاهات مختلفة". وهذا هو السبب في أن علم النفس التطوري المألوف، الذي يعتبر الثقافة تتشكل كلية عن طريق الجينات، ويرى أن الجينات لا تتأثر بالتغير البيئي، متشبث برأيه الخاطئ بالإضافة إلى كونه ممارسة في تخيل غير مضبوط. انظر الجزء ٣٢-٤.

وسوف تظهر أمثلة قلبلة الحاجة إلى وجهات النظر الأحيائية والثقافية. (١) جعلت ثورة العصر الحجرى الحديث ظهور المدن ممكنا، ومعها، وصول معايير اجتماعية جديدة، والتى غيرت بدورها قواعد الانتخاب الجنسى؛ على سبيل المثال، الثروة والقوة السياسية أعطت ملاءمة دارونية أعظم من القوة والضخامة البدنية. (٢) نقلت الهجرات بأعداد كبيرة أفكارا وعادات بالإضافة إلى الجينات (2011 Red Feldman). (٣) سهل الزحام فى المدن انتشار الأمراض المعدية، وأحدث تغيرات قابلة التوريث فى نظام منيع إلى درجة أنها ربما تكون الأصل للاختلافات الوراثية الأساسية بيننا وبين أسلافنا من عشرة آلاف عام خلت (481 Keyfitz). (٤) التماسك فى جماعة فضل بقاء الجماعات العرقية والثقافية عرضة للتمييز. (٥) إن صناعة الألبان، التى لم تولد إلا منذ حوالى خمسة آلاف عام خلت، (٥) إن صناعة الألبان، التى لم تولد إلا منذ حوالى خمسة آلاف عام خلت، لإيمكن أن تزدهر في أماكن يفتقر فيها معظم الناس إلى الجين الداخل في تركيب اللكتاز، وهذه الأنزيمة [ الخميرة ] التي تحل اللكتوز، سكر اللبن. وكلما شرب اللبن، كان أسلوب الحياة الصحي مستحسنا، والذى بدوره ييس ر انتشار الجين المرتبط باللكتاز. (٦) فضلت الثورة الصناعية المخ على العضلات القوية، وبالتالي منحت الضعفاء الأذكياء فرصة أفضل لنشر جيناتهم. (٧) المجتمعات التي تشجع التعليم تدعم المدارس وبالتالي تفضل انتشار جينات (غير معروفة) نيسر التعلم. (٨) معرفة القراءة والكتابة تحدث تغييرات تشريحية في المخ: إذ تزيد من المادة البيضاء في الجسم الجاسئ والمادة الرمادية في تلافيف المخ (Carreiras et al. 2009). (٩) والأهمية المتزايدة للذكاء في العمل والاتصال، بالإضافة إلى التقدم في علم المعلومات والاتصالات عن بعد، أدت إلى از ذياد الإقامة والإستقرار وأدت بالتالي إلى ازدياد في حدوث مجموعة من الأمراض التي ترتبط ارتباطا شديدا بتشويه النركيب والنتوع السكاني. (١٠) الاتجاهات العامة الحالية للهجرة أسرع وأشد من أيما وقت مضمى، وتشمل الكوكب الأرضى كله وتفضل تمازج الأجناس عن طريق الزواج وموقفين سياسيين متتامين بشكل تبادلي: سياسة النسامح الديني وعدم احتمال الآخر، الأمر الذي يؤثر بدورَه في السياسات المنطقة بالهجرة. ويوحى كل ما سبق بأن التطور البشري قد ازداد بسرعة ِ <sup>منز ابنکار</sup> الزراعة منذ حوالی عشرة آلاف سنة خلت ( Cochran and Harpending <sup>2009</sup>) وبصورة عارضة، تتعارض هذه الوجهة من النظر مع <sup>معتقر</sup> علم النفس النطورى الشعبى القائل إن الطبيعة البشرية ظلت دون تغيير طوال مانة ألف عام ماضية، أو نحو ذلك. دعنا نلق نظرة عجلى على مجال مختلف تماما ولكنه متمم ألا وهو علم الآثار القديمة المعرفى. ويعالج العاملون فى هذا المجال مشكلة عكسية هائلة وهى مشكلة "استدلال" (تخمين) الأفكار التى ربما تكون قد وجهت صناعة المصنوعات الموجودة فى المواقع الأثرية (انظر Mithen 1996; Renfrew and 1996; Renfrew and مصنوعات الموجودة فى المواقع الأثرية (انظر Trigger 2003a). (ما تتفون القائل يمكن استخدام مصنوع قديم معين لأداء وظيفة معينة، ولا بد من أن تتضمن صناعته جانبا من المعرفة. وهذا يتم فعله عن طريق استخراج نسخة مطابقة للمصنوع موضوع البحث واستعماله. ولقد ولد علم الآثار القديمة التجريبى، الذى يفعل ذلك بالضبط، منذ أكثر من قرن من الزمان.

ومع ذلك، فإن نتائج (تخمينات) البحث الأثرى ظنية لأن الجانب الأكبر من الدليل عليها يكون غامضا وهذه الأداة الحجرية يمكن أن تستعمل إما للقتل أو للحفر، وهذه الزهرية للشرب أو لتقديم القرابين، وهذا المبنى يمكن أن يستعمل للعبادة أو لاستعراض القوة. وأصبحتُ الحيوانات الضخمة في أمريكا الشمالية منقرضة منذ ١١ ألف عام خلت عندما ذهب أوائل الناس إلى هناك. ولكن هذا كان أيضا الوقت الذي انتهى فيه العصر الجليدي الأخير. وعلى هذا النحو ربما كانت هذه الحيوانات ضحايا لتغير مناخى، وخاصة الفيضانات الهائلة، بدلا من أن تكون ضحايا لرءوس السهام الضعيفة من القادمين الجدد. وفي أستر اليا أيضا أصبحت الحيو انات الضخمة منقرضة في وقت وصول الناس الأوائل منذ حوالي خمسة وأربعين ألف عام. ومع ذلك لا يوجد دليل مستقل على أن هؤلاء البشر كانوا صيادين للحيوانات الكبيرة، والصواب أن بقايا الحياة النباتية المتضخمة يوحي بأن القادمين الجدد في أستراليا وضعوا المروج على النار، سواء عن عمد أم لا، وبالتالي حرموا

الحيوانات الكبيرة من الطعام. والشيء المحقق أن البحث الإضافي ربما يبدد هذه المسائل الغامضة. ولكن علماء الآثار يعرفون أن كل عمليات بناء الماضي مؤقتة: إذ إنهم لا يقتسمون الثقة عند أصحاب علم النفس النطوري.

والمحصلة هى أننا نعرف قدرا ضئيلا جدا عن الماضى البعيد للعقل، أو حتى عن حاضره. وندين بهذا القدر الضئيل لعلماء الأعصاب، وأصحاب علم النفس التجريبى، وأصحاب علم النفس المقارن، وعلماء الآثار القديمة، ولا ندين به لأصحاب علم النفس التطورى. ويلخص الجدول ١٠–١ ويقدم معا ما تعلمناه عن ماضى المعرفة والثقافة البشرية.

الجدول ١٠–١ مراحل في تطور المعرفة والثقافة البشرية (مختصرة من Donald 2001, 260)

| •                |                   |            |                    |           |
|------------------|-------------------|------------|--------------------|-----------|
| الحكم            | التغير الظاهر     | الصور .    | النوع/الفترة       | المرحلة   |
| (                | -                 | الجديدة    |                    |           |
| الأساليب القائمة | مهارة، وإيماءة،   | الفعل      | أشباه الإنسان في   | التقليدية |
| علي المحاكاة     | التقليد والمحاكاة | والاستعارة | وقت مبكر والذين    |           |
| _                |                   |            | بلغوا الذروة في    |           |
| والطراز البدائى  |                   |            | الإنسان المنتصب    |           |
|                  |                   | اللغة      | البشر الحكماء      | الأسطورية |
| الإطار           | التقاليد الشفهية  | 1          | الذين بلغوا الذروة | ļ         |
| الأسطور ي        | والفكر القصصى     | والتمثيل   |                    | 1         |
| للحكم            | والشعائري القائم  | الرمزى ا   | فى الإنسان العاقل  |           |
|                  | على المحاكاة      |            |                    | النظرية   |
| الفكر والابتكار  | النزعات العبودية، |            | الثقافة الحديثة    |           |
| النموذجي         | والمصنوعات        | 1 64       |                    |           |
| المؤسسى          | النظرية واسعة     |            |                    |           |
| -                | لنطاق، والمخزون   |            |                    |           |
|                  | لخارجي الضخم      | 1          |                    |           |

.۱-۲ ما يجعلنا بشرا

إن الديانات الكبرى المسماه هكذا هى الإيديولوجيات الاستبدادية الأولى، ما دامت مصممة على التحكم فى كل جوانب الحياة البشرية، لقد أقامت جدارا لا سبيل إلى اجتيازه بين البشر والحيوانات الأخرى، وعلى العكس، صرح أرسطو بأننا حيوانات سياسية الأمر الذى أتاح للبشر تأكيد إما طبيعتنا الحيوانية أو طبيعتنا السياسية. وبعد ذلك بألف عام تقريبا، اتخذ ديكارت خطوة خلفية عندما اعتقد أن الحيوانات غير البشرية هى آلات ذاتية الحركة، وأن البشر وحدهم هم أصحاب النفوس. وفى عصر دارون دعم فقيه اللغة المشهور ماكس مولر الجدار الديكارتى، إذ زعم أن اللغة هى التفوق المميز لبنى البشر، وأنكر أن تكون قد تطورت من لغة بدائية.

وبعد ذلك بثلاثة أجيال جاء نعوم تشومسكى وكرر هذا الرأى الاستثنائى، وقرر أن الحديث عن تطور لغوى محال مثل الحديث عن تطور جزيئى، وحدث هذا، وهو موضوع لمجلة متخصصة. وأضاف أن كل البشر يولدون بنحو عالمى universal grammar، وهو نوع من القالب أو النموذج الكل اللغات الجزئية، و"أن اللغة هى مرآة العقل" language is the mirror at الاتصال المعقدة للغاية.

وإلى جانب رفض علم الأحياء التطورى وعلم اللغة الاجتماعى، وإلى جانب تجاهل علم النفس التطورى - تبنى تشومسكى وأتباعه نتائية عصبية نفسية، وبالتالى تجاهلوا علم الرئيسات وعلم الأعصاب، وقد حظى العلمان

بخدمة شفوية فقط في السنوات الحالية. وجاء رأى أنصار فتجنشتين ليعلن تأييده لهذا الموقف: فقد صرح ماكس بلاك وسنيوارت هامبشاير ونورمان مالكولم بأنه سبكون من اللغو أن ننسب إلى حيوان أى تصورات على الإطلاق. السبب في انهم قد عرفوا هذا هو أنهم قرأوا ديكارت وفتجنشتين وتشومسكي.

وعلى العكس، اقترح دارون (1911) على نحو مشهور أن الاختلاف بين البشري وغير البشري هو "اختلاف في الدرجة ولبس في النوع"، وأسس علم النفس الحيواني، وخلال القرن العشرين استمر علماء الرئيسات وعلماء الأعصاب في بحث التماثلات إلى جانب الاختلافات بين الرئيسات المنوعة (انظر مثلا، .(Preuss 2007 و على وجه الخصوص، صحح فرانس دى وال (1998) أرسطو عندما اكتشف أن قردة الشمبانزي، وهي الأقرب إلينا، هي حيوانات سياسية، وحيوانات مكيافلية، علاوة على ذلك.

على أن الصدمة الكبرى لعلماء اللغة أعداء التطور قد أصابتهم عندما علم علماء الرئيسات بعض الشمبانزى استعمال اللغة الرمزية والرموز الحرفية للتفاعل والتعبير عن ذواتها. وعلى هذا النحو، قدمت الشمبانزى لانا باستعمال لوحة مفاتيح مجموعة من الجمل مثل "من فضلك اجعل الآلة تفتح <sup>نافذة</sup> و "بيفرلي تحرك خلف الحجرة" (Rumbaugh and Gill 1976). وسيبتهج أى أب أو أم لطفل فى عامين من عمره، وأى مهاجر حالى، لإنجاز ممائل. وما هكذا يفعل أعداء التطور، الذين سوف يعترفون بأن هذا ليس دليلا على اللغة، وسوف بزعمون أن ما هو نموذجي في لغنتا هو التكرار أو تضمين <sup>جمل في</sup> جمل أخرى، كما هو الحال "يعرف ديك أن دوبيا يجهل ما يجعل <sup>كوندو</sup> قرادة". وهذا الرد يذكرنى بملاحظة قالها عالم الرياضيات خوليو رى- باستور "إذا تم تركيب خلية في أى وقت في المعمل، فسوف يهتف أنص<sub>ار</sub> المذهب الحيوى: نعم، ولكن ماذا عن ظرافة ؟".

وباختصار، هناك ثلاثة تقاليد أساسية تتعلق بالمشكلة التي نحن بصيدها: المذهب الروحي، والمذهب الطبيعي، والنزعة الاجتماعية. ويبدو أننسا قسد وصلنا إلى طريق مسدود في الخلاف على هذه المذاهب ومــذاهب أخــري .(Penn et al. 2008) وهذا ألطريق المسدود لــــه مــصدر ان: أحــدهما هــو الصرامة أو الدوجماطيقية عند بعض أنصار هذه التقاليد المتنافسة، والآخــر هو أن هناك، كحقيقة، واقعة، حالات اتصال بالإضافة إلى حالات انقطاع في تطور أى أسرة، على سبيل المثال، تخطط ثدييات وطيور كثيرة تسمك بيئاتها، وتضع الفروض وتحاول اختبارها، وتتواصل فيما بينها. ولكن البشر وحدهم يملكون قدرات إضافية للتأمل في عملياتهم العقلية الخاصبة؛ وإســناد حوادث معينة إلى كائنات مبتكرة غير قابلة للملاحظة؛ وتجاوز هنــا والآن؛ وتبنى وجهات نظر الآخرين؛ ووضع خطط طويلة الأجل والعمل وفقا لهـــا؛ ومساعدة الآخرين من دون توقع المجازاة؛ وتوجيه الإيذاء للغير؛ والمشاركة في تناول الطعام بشكل مطرد؛ وتنظيم الأنظمة الاجتماعية وإعادة تــشكيلها؛ وابتكار معايير السلوك الاجتماعى؛ والخروج عليها أو إلغائها (انظر جوانب إضافية عن فجوة القرد الإنسسان فسى ;Adolphs 2009; Gazzaniga 2008

وبالإضافة إلى اختلاف العلماء على الشيء الذي يجعلنا متفردين، تراهم يختلفون أيضا على مصدر خصوصيانتا: هل هو أحيائي أم ســيكولوجي أم اجتماعي؟ وبعبارة أخرى هل أصبح بعض أسلافنا البعداء بشرا بسبب طفرة، ام ظهور قدرة عقلية جديدة، أم تغير جذرى فى طريقسة العسيش والعنايسة بالتنظيم الاجتماعى، أم بسبب كل ما سبق؟ من المرجح أنه مادامت البشرية حزمة كاملة من السمات المرتبطة فيما بينها، فسوف يتم تفسير أصلها فسى نهاية الأمر عن طريق مجهودات متفق عليها للدارسين فى كثير من فسروع المعرفة، من علم الوراثة وعلم الأعصاب إلى علم السنفس وعلم اللغسة والأنثروبولوجيا وعلم الآثار وعلم الاجتماع (Enfield and levinson 2006).

وعلى وجه الخصوص، عندما نفسر ظهور الإنسان بوصفه نوعا أحيائيا يجب ألا نهمل العمل، وهو العامل الذى ميزه إنجلز (1962) من مقاله 1876 عن "الدور الذى قام به العمل فى التحول من القرد إلى الإنسان" وهذا لأن العمل – والأكبر بكثير من مجرد البحث عن الطعام – يتطلب التخطيط والتنظيم والإرشاد (صحيح أن العناكب والنحل والقنادس والطيور التى نتخذ لها تعريشة تصنع أشياء ولكن لا تصنعها وفقا لخطة وقاعدة: إذ إن منتجانتا وقائع تتعلق بالجينات بدلا من أن تكون مصنوعات).

ومع ذلك فإن معظم التأملات المتعلقة بأصل اللغة والخصوصيات البشرية الأخرى تهمل العمل، ربما لأنها تسلم بأن أشباه البشر كانوا فى الأساس أصحاب حصاد أو صيد مخبولين بالجنس، وكانوا يتهمون بالتطفل على خبرات الآخرين، والخداع وكشف المخادع، أكثر من اهتمامهم بالاستمتاع بالحياة والتعاون للحصول على الأشياء ومواجهة الطوارئ. (دأثير النزعة الفردية الأنطولوجية والمنهجية المتأصلة فى النظرية الاقتصادية المعيارية و "الإمبريالية الاقتصادية" التى ولدتها، هو تأثير واضح فى أنب التأنس). كل الحيوانات تأكل وتمارس الجنس، ويعيش كثير من الأنواع فى قطيع ويشكل اتحادات للدفاع والصيد، ويقتسم كثير منها طعامهم عندما يستجدون ويمارسون إيثارا متبادلا، ويتواصلون عن طريق النداءات والعلامات. ومن ثم فإن التأنسن لا يمكن أن يكون موضوعا للبقاء، والتعايش، والتناسس ثم فإن التأنسن لا يمكن أن يكون موضوعا للبقاء، والتعايش، والتناسس والاتصال فقط. ولكن الروية والعمل والتنظيم الاجتماعى المصاحب مثل التعاون والتوزيع الجنسى للعمل، وصنع أداة، والاتصال من خلل لغمة منطوقة (تركيبية)، وتدريب الصغير هى سمات بشرية على نصو فريد. وكذلك الذاكرة العرضية، والتخطيط والتنظيم الاجتماعى المحروس. وكذلك الذاكرة العرضية، والتخطيط والتنظيم الاجتماعى المدروس. ونظام من القدرات المتفاعلة).

ومع ذلك، تطلب كل هذا، وفضل بدوره، زيادة كبيرة فى حجم المخ، والفصوص الأمامية خاصة، بالإضافة إلى العلاقات المحسنة بين أجزائه، مثل مناطق الجبهة الأمامية والمناطق الصدغية (Calvin and Bickerton 2000; ومنعة الأمخاخ الجيدة معالجة المشكلات الصعبة أمرا ممكنا، وكذلك التفكير الأعمق، وصنعت أدوك معالجة المشكلات الصعبة أمرا ممكنا، وكذلك التفكير الأعمق، وصنعت أدوك أفضل، وأدت إلى وضع أنظمة اجتماعية معقدة إلى حد بعيد، أما التحسين فى العمليات العقلية بالإضافة إلى التطور فقد اقترحه بقوة علم الأعصاب المقارن، الذى اكتشف أنه عندما ينمو حجم المخ، نتمو كمية ألياف المادة البيضاء - التى تربط مناطق قشرية مختلفة بعضها مع بعض – أسرع بكثير من نمو المادة الرمادية (1999 Allman). ومعنى هذا أن عملية التأنسن ليست مجرد عملية المقام الأول، عملية لتحسين الذات. لاحظ بصورة عرضية أن نزعتنا المادية المادية المادية المادية المادية معادة المقارئ. وأخيرا، وليس آخرا، نيسر العقول المحسنة، التعاون والنزعة المصاحبة للمساواة بين البشر، وهى السمة الخلقية لجماعات الحاصد الصائد. ويظن ميثن (1999) أن الأمخاخ الفضلى تيسر التعاون، والتسيق خاصة، بالإضافة إلى الاشتراك فى المعلومات "وقراءة العقل" المؤثرة إلى حد بعيد، والتى عرضت العقول لفحص علنى وبالتالى كانت عائقا يحول دون الخداع والتآمر. انظر الجدول ١٠-٢.

جدول ٢٠١٠ بعض الخصوصيات البشرية \_ حتى إشعار آخر

|                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                       |
|-------------------|---------------------------------------|-----------------------|
| اجتماعية          | نفسية                                 | أحيائية               |
| امتياز ات طفولة   | ارتباط قوى بين الطفل والأم            | عدم النضج عند الولادة |
| كبح النفس         | اشمئزاز                               | جزيرة كبيرة           |
|                   | ضبط النفس وتوجيهها فعل مسترشد بقاعد   | قشرة جبهية أمامية     |
| فعل مسترشد بقاعدة |                                       | كبيرة                 |
| تعليم             | تعلم مدى الحياة                       | نمو مدى الحياة        |
| مجموعات اجتماعية  | بصيرة                                 | عمر أطول              |
| كبيرة             |                                       |                       |
| تعدد المهارات     | موسو عية                              | نكيف أعلى             |
| جهد               | سعي بدنى متواصل                       | تنظيم التغذية المفرطة |
| نقة في المصنوعات  | خیل تقنی                              | ضعف بدنی ذ            |
| اعتماد            | نعدام الأمن في الحياة                 | نضبج بطيء             |
|                   | لمبكرة                                | تلقائية               |
| يونة اجتماعية     | خيال                                  |                       |

تحذير: إن تضمين بعض العناصر فى القائمة يعد موضوعا خلافيا مفعا بالحياة فى الوقت الحاضر، داخل الجماعة العلمية وخارجها معا، على سبل المثال، كانت الذاكرة العرضية تعتبر ملمحًا بشريا على نحو مميز حتى اكتشف أن طيور أبو زريق تملكها؛ ويمكن أن تضع العناكب الوثابة خطة للهجوم على فريسة؛ والحيتان لديها أيضا خلايا عصبية مرآة؛ وقردة الشمبانزى خبراء ينهمكون فى نقاش سياسى تماما مثل أساتذة الجامعة، والقدرة على نأجيل الإشباع توقفت طويلا عن أن تكون تفوقا مميزا للتجار الكالفينيين.

ولقد لوحظ أن المنافسة القاسية على امتلاك الموارد تدعم التدهور، على حين أن البحث عن الطعام فقط يمنح الفراغ لإشباع مؤجل \_ والوضع الثانوى فى تسلسل اجتماعى يفرض ضبط النفس (علي سبيل المثال Genty and فى تسلسل اجتماعى يفرض ضبط النفس (علي سبيل المثال Roeder 2006 العكس، البشر وحدهم يشيرون، ويبدو أن الإشارة تدل على الاشتراك فى القصد والاهتمام (Tomasello 2006).

وفى معالجة المشكلة التى نحن بصددها لا بد من أن ندخل فى الاعتبار انحيازا خاصا. وبالتالى يميل علماء الرئيسات إلى تأكيد الجوانب المشتركة بين البشر والرئيسات الأخرى؛ والذين يحبون الكلاب يميلون إلى مد الفكرة إلى حيواناتهم المدللة؛ وعلى العكس، يؤكد علماء اللغة وفلاسفة العقل من الثنائيين ورجال اللاهوت اختلافات. أما أصحاب علم الأحياء التطورى فهم أفضل خبراء فى المسألة، ومع ذلك من غير المحتمل أن يزعموا أن اكتشافاتهم وتخميناتهم نهائية. ومهما يكن من أمر، فإن نوع النطور الذى جاء بنا إلى المرحلة الحالية هو تطور أحيائى نفسى بدلا من أن يكون أحيائيا، أو نفسسيا، أو اجتماعيا. وبالإضافة إلى ذلك فإن الجانب العقلى فى النطور البشرى عاطفى إلى جانب كونه إدراكيا، وتأكيد الجانب الإدراكى فى النطور، والرغبة عسن الجوانسب العاطفية والاجتماعية، أمر استبدادى. ويتطلسب فهسم أصسولنا نقاربسا أو النماجا لكل العلوم التى تدرس البشر.

## ملاحظات ختامية

يختلف التصور الحديث للعقل فى جوانب عديدة عن التصور التقليدى النفس. أولا، العقول مادية، بالمعنى الاشتقاقى ذاته القائل إن الحركات والتفاعلات الكيميائية، والأفكار الاجتماعية الجديدة مادية، أى بسبب أنها تغييرات فى أشياء عينية. ثانيا، بعيدا عن أن تكون ثابتة، العقول متغيرة من ناحية علم تطور الفرد ومن ناحية علم تطور النوع معا. ثالثا، تتمو العقول بشكل مختلف فى سياقات اجتماعية مختلفة، وهى وسائل للتعايش الاجتماعى، وتوحى كل السمات الثلاث أن علم النفس التقليدى، الذى تجاهل المجتمعات بالإضافة إلى الأمخاخ، قد أصابه تصدع خطير. ونحن فى حاجة إلى علوم نفسبة علمية عصبية، وإنمائية، واجتماعية، ومرتبطة فيما بينها بدلا من أن بحيث تكون علمية بدلا من أن تكون تأملية، ومرتبطة فيما بينها بدلا من أن يكون الواحد منها منعز لا عن الآخر (انظر Corballis).

خد مثلا على ذلك، عندما ندرس نمو السمة الأخلاقية عند طفل، فلا بد <sup>من أن</sup> ننذكر أن العضو الحاكم \_ القشرة الجبهية الأمامية \_ هو الجزء الحديث من المخ، وهو أيضا الأخير للوصول إلى نضبج كامل؛ ونحتاج أيضا إلى معرفة أن الأخلاق مرتبطة بالثقافة، ومن حيث هي كذلك تكون عرضة لتغير تاريخي، ولذلك فإن المعايير الأخلاقية مكتسبة ويتم الامتثال لها بطريقة تختلف باختلاف الجماعات الاجتماعية والفترات التاريخية. وعلى هذا النحو عندما نعجب بشجاعة الساموراي وإخلاصه، فلا بد من أن نتذكر أن هذا القاتل المرتزق يحبب هذه الفضائل إلى سيد إقطاعي همجي ووحشي. وعندما نتساءل كيف نعامل مذنبا صغيرا، بدلا من أن نظل مقتنعين بالحكم بأنه ولد فاسد ببساطة، لا بد من أن نأخذ كل شيء بعين الاعتبار: مخه الذي ربما يكون غير ناضج على نحو غير سوى؛ وأسرته التي ربما اختلت وظيفتها أو غير موجودة؛ ومدرسته التي ربما تكون الفاشية العادية والعمل الشاق المضجر؛ وجيرانه الذين ربما يبتلون بمروجى المخدرات بالإضافة إلى الافتقار إلى المراكز الرياضية والثقافية.

وأخيرًا، لاحظ أن مشكلة أنا \_ أنت \_ هو تستدعي ثلاثية الفردية ـ الكلية \_ النسقية Bunge 1996, 1998, ) individualism \_ holism \_ systemism 2003a). وكل وجهات النظر الثلاث واضحة في أي فرع من فروع الفلسفة وإن كانت الأنطولوجيا تأتى كالعادة في صميم الصميم. وتتمسك الفردية الأنطولوجية بأن الواقع هو مجموعة من الأفراد؛ وترى الكلية أن الواقع كل لا يتجزأ، أو أن الكل سابق أنطولوجيا وإيستمولوجيا على أجزائه؛ وتتمسك النسقية بأن الواقع نسق يقبل التحليل إلى تركيب وبيئة وبنية وآلية.

ويشارك علم النفس في ثلاثية الفردية. الكلية. النسقية: إذ إن مدرسة الجشطلت كلية، على حين أن السلوكية ووريثتها الحسابية فردية، وتوحى الأجزاء السابقة بأن النسقية تقدم إطارا ملائما جدا للدراسة العلمية للعقل، مادامت تؤدى إلى التركيز على الفرد في بيئته بدلا من التركيز إما على الفرد المنعزل أو المجتمع ككل، وعلى هذا النحو، نفسح النسقية مجالا لعلم النفس الاجتماعى، بالإضافة إلى علم الأعصاب الإدراكى، والعاطفى والاجتماعى، علاوة على علم نفس النمو والتطورى. وهذه الاستراتيجية لها نتائج ثانوية عملية مهمة، وخاصة فى وضع السياسات للسيطرة على الجريمة وإدمان الكحوليات والمخدرات، والكسل، وحمل المراهقات، والاعتماد على المساعدة الاجتماعية، وبالفعل تتطلب كل هذه الحالات تركيزا على الفرد فى بيئته بدلا من التركيز إما على الفرد المنعزل (النتاول الطبى والقانونى التقليدى) أو المجتمع ككل (طرق النتاول الثورية والمعادية للطب النفسى).

دعنا نترك المجتمع الآن حينا قصيرا من الوقت ونركز على بعض المسائل الخلافية إلى حد بعيد فى فلسفة العقل، من قبيل الوعى، وحرية الإرادة، والنفس.

•

.

.

## الفصل الحادي عشر

## الإدراك، والوعي، وحرية الإرادة

الإدراك cognition هو اكتساب المعرفة knowledge، أو المعرفة قيد الإعداد. ويبدو هذا واضحا ما دمنا لا نسأل ما الإدراك وما المعرفة، لأننا لا بد من أن نعترف بأننا لا نعرف قدرا كبيرا عن أى منهما. ولكننا نمنى النفس بمعرفة شيء عنهما، وخاصة منذ إعادة التوجيه الحالى للفروع المعرفية المهتمة بهما. وبالفعل، تعلم علماء الأعصاب وعلماء النفس أن دراسة الإدراك هى دراسة لعمليات مخ معينة فى سياق اجتماعى؛ ويعرفون أيضا أن الإدراك والانفعال لا سبيل إلى فصلهما وإن كر من الممكن التمييز بينهما. زد على ذلك أن دراسة الإدراك فى الوقت الحالى – على عكس الإستمولوجيا الكلاسيكية التى ركزت على الذات العارفة البالغة المعاصرة – تضمن علم تطور الفرد وعلم تطور النوع معا. وعلى هذا النحو، فإن الغروع المعرفية التى جرت العادة أن تكون منفصلة صارت الآن متقاربة.

وعلي خلاف الماديين العاديين، سواء كانوا سلوكيين أو ماديين استبعاديين أو حسابيين، نحن نسلم بالوعى وحرية الإرادة، مع أنه ليس تسليما بوصفهما مفهومين فهما كاملا. وسيكون من السهل تماما التصريح بعدم وجودهما، أو الزعم بأنهما غير معروفين تماما، والتبشير بأنه لا سبيل إلى فهمهما أبدا. ولكن الاستراتيجية الأولى متهربة والثانية انهزامية، وهما معا على خطأ بوضوح. وبالفعل، كل من ينكر الوعى لا يمكن أن يشعر بفقده عندما يصبح نائما أو يخضع لتخدير أو فقدان الحس. ولا يشعرون أبدا بالأم أو الأسف، ولا يشكون أبدا فى دوافعهم لفعل شيء ما. وكل من ينكر حرية الإرادة لا يتخذ روح المبادرة أو يعصى الأوامر. والإنكار أيضا هو حالة من عمه عنيد ناتج عن رؤية للعالم مهجورة ومحبطة.

## ۱۱–۱۱ الإدراك والمعرفة

كل معرفة هى معرفة بشيء ما: لا توجد معرفة فى ذاتها. وربما يعرف المرء الوقائع أو القصايا وبالتالى فالأنطولوجيا لابد من أن تسبق الإبستمولوجيا. ومع ذلك بدأت الفلسفة الحديثة برفض الميتافيزيقا. وقد فعلت هذا لأن الميتافيزيقا التى سيطرت حوالى ألف وستمائة عام كانت قديمة عفا عليها الزمان. والثمن المدفوع لهذا التحول اللاميتافيزيقى هو الذاتية التى جرى التعبير عنها صراحة كما فى حالة باركلى، وجاعت على استحياء كما فى حالة كانط. ولحسن الحظ لم يلق العلماء لها بالاحتى ظهور ميكانيكا الكم (تذكر الفصل الثالث).

ونحن نعتبر أن معرفة شيء ما تمثل حالة عقلية، ومع ذلك فإن المعرفة لا تقبل الرد إلى الاعتقاد. وسبب ذلك أنه لكى يعتقد المرء فى س أو لا يعتقد فيها لا بد من أن يعرف س أولا. وبالإضافة إلى هذا، فإن أى إنسان يعرف أشياء كثيرة لا يعتقد فيها؛ ويعتقد الصوفية فى أشياء يزعمون أنهم يحسون بها إحساسا حدسيا ولكن لا يعرفونها. ومن ثم نرفض التعريف الشائع للمعرفة بوصفها اعتقادا مسوغا. وليس الصدق جزءا مقوما للمعرفة لأن أى إنسان يعرف أى مجموعة من الأكانيب وأنصاف الحقائق. وأخيرا، نميز أيضا المعرفة من المعلومات، لأن بعض أجزاء المعلومات ملى الأسئلة والأوامر والأفكار المنافية للعقل لا تشكل معرفة. ونظرا لأن اجهزة الكمبيوتر تعالج المعلومات فحسب، مادامت تفتقر إلى عقول، فلا يمكن القول إنها تعرف أى شيء.

بهم الأعصاب الإدراكى وفلسفة العقل المرتبطة به إلى الإدراك وينظر علم الأعصاب الإدراكى وفلسفة العقل المرتبطة به إلى الإدراك لم لكتساب المعرفة بوصفه عملية مخ. وبالفعل فإن المخ وحده هو الذى يستطيع أن يدرك حسيا ويتصور ويخطط ويقيم ويعرف ذاته، وهى الأنواع الأساسية من الإدراك. والجملة السابقة ليست مجرد تخمين غير يقينى، وإنما هى نتيجة قوية لعلم الأعصاب الإدراكى، بالإضافة إلى خبرات وتجارب لا نعد ولا تحصى فى مجالات منوعة من قبيل علم الأعصاب الإدراكى والجراحة العصبية وعلم الصيدلة النفسية وتجارة المخدرات وعلم السياسة. والجراحة العصبية وعلم الصيدلة النفسية وتجارة المخدرات وعلم السياسة. مسئلة عندما أمر موسولينى بسجن أنطونيو جرامشى، قال على نحو تقريرى: "يجب علينا أن نمنع مخه من العمل لعشرين عاما".

وإن شئت أن تضع المسألة بطريقة سلبية فقُل لا توجد معرفة من دون نو<sup>لن</sup> عارفة سواء فى رأى أفلاطون أو هيجل أو بولزانو أو بوبر. ولكن ربما يزعم المرء بطبيعة الحال أن هناك شيئا عندما يكون مهتما بمسائل لا شفصية مثل الملاءمة والإشارة والمعنى والصدق. على سبيل المثال، بسطيع المرء أن يمارس الرياضيات من دون أن يلقى بالا إلى من ابتكر أو لاتش أو استعمل المبر هنات التى يدرسها المرء أو يستعملها. فقط عندما للرم أن يسأل كيف تم اكتشافها أو مراجعتها. على سبيل المثال، ربما تنفق شركة أدوية ملايين الدولارات في اكتشاف ما إذا كان جزيء جديد له النتائج ذات الأثر النفسي التي خمنها المصممون له أم لا. وعلي العكس لن ينفق المرء سنتا في مراجعة دعوى كانط المتطرفة القائلة إن المكان والزمان ذاتيان، لأن التخطيط الفعلى للاستكشاف المتواضع للعالم الواقعي يفترض مسبقا واقعهما، وواقعا لملامحهما الزمانية المكانية.

والشيء نفسه صحيح تقريبا بالنسبة لأدوات التعلم من العدسات المكبرة المتواضعة إلى التلسكوب الضخم للغاية، ومن القلم الرصاص إلى الحاسبة الإلكترونية : إنها لا تتمتع باستقلال وإنما تعمل فقط بوصفها أدوات مساعدة لمخ شخص ما. والأمخاخ الحية وحدها يمكن أن تبرز ذاتها، وتطرح الأسئلة، وتصمم مشروعات البحث، وتجرى التجارب والحسابات الآلية، وتقيم النتائج. وإذا استبعدت كل الذوات العارفة من المعامل والمراصد والمكتبات والشبكات العلمية، فسوف يبقى أفراد منعزلون فقط بذخائر إدراكية تنفد بسرعة، ولن تبقى أيضا إذا أبيد الجنس البشرى لأن أدوات التعلم المهماة هي أشبه بالأحافير. وعلى هذا النحو، فإن تجربة الفكر المشهورة عند بوبر تكون لغوا: إذ إن الكتب غير القابلة للقراءة ليست كتبا طويلا، متلما أن البقابا الحفرية للديناصورات ليست ديناصورات طويلا، متلما أن البقابا

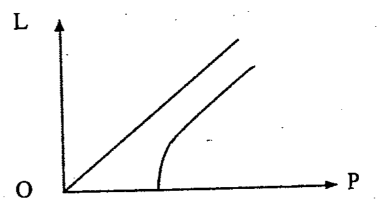
وربما نتذكر من الجزء ٩-٢ أن المخ لين، بمعنى أن بعض العلاقات بين الخلايا العصبية فى المخ تتغير عبر الزمان. ونحن نسلم بأن الإدراك فاعلية لأجهزة عصبية لينة (قابلة للتعديل، وغير ملتزمة، وذاتية التنظيم) -أو سيكونات psychons كما يجوز أن نسميها. ومسلمنتا الثانية هى أن بعض الحيوانات لها سيكونات (وبالفعل، كما أثبت إريك كاندل، حتى هذه الحيوانات البدائية مثل الرخويات البحرية لها خلايا عصبية لينة، ولكنها بلا عقل، لأنها لا يمكن أن تتعلم إلا وظائف حركية بدائية جدا). ومسلمتنا الثالثة هى أن كل سيكونات الحيوان ترتبط بعضها مع بعض لتشكيل أنظمة عالية مثل اللوزة والأعمدة الصغرى فى القشرة الجبهية الأمامية.

ومسلمتنا الرابعة هى أن كل حيوان مزود بالسيكونات قادر على اكتشاف وظائف جديدة، أعنى التعلم، خلال حياته. (ونجد لدى البشر أن عمليات التبرعم المتشجر وتكوين علاقة متشابكة جديدة تتوقف فقط عند بداية الشيخوخة. وبالتالى، باعتراض طريق الشيخوخة، نستطيع أن نحافظ على تعلم وظائف جديدة طوال الحياة. ونحن نسمى أى وظيفة عصبية، مكتسبة بوصفها معارضة لغريزة أو فطرية، تتضمن سيكونا اكتسبت ترابطا منتظما، أعنى عملية إما ثابتة أو متغيرة بصورة منتظمة بدلا من أن تكون عشوائية، وربما يتشكل الترابط الجديد مصادفة لأول مرة، على سبيل المثال، عن طريق الاشتعال المشترك لخليتين عصبيتين مستقلتين فى بادئ الأمر، كما ضمن هب. إذا تعززت العلاقة، أعنى إذا وجد تكرار أو استدعاء، سواء كان نقائيا أو استجابة لحاجة بيئية يجوز أن نعتبرها مثبتة أو مكتسبة.

۱۱-۲ فرض هب أحدث دونالد هب (1949) ثورة في علم النفس الإدراكي عندما خمن أن نعلم موضوع يكمن في تشكيل "تجميع خلية" جديد أو جهاز عصبي. ومن ألواضح أنه لكي يحدث هذا، لا بد من أن تكون الخلايا موضع البحث غير ملتزمة بداية: أعنى يجب أن لا تنتمى إلى دائرة أو شبكة سلكية على نو صارم. وبعبارة أخرى، يجب أن تكون علاقاتها المتبادلة لينة: لا بد من ان تكون أثقالها المتشابكة قادرة على التغير خلال الزمان إما تلقائيا أو نعن تأثير. وهو ما يسمى بفرض الاستعمال ـ الإهمال الذى اقترحه أولا تونزى، واعتنقه كاجال، وهذبه هب واستثمره (Cooper 2005). انظر شكل ١١-١.

وها هو على وجه التقريب التقدير العلمى العصبى عن التعلم. قابلية التعلم تساوى الليونة، ويساوى التعلم انبثاق تجمعات جديدة. وما دام الذى يتعلم هو جهاز عصبى، فإن إعادة الصياغة الدقيقة لهذا الفرض هى: تعلم الجهاز العصبى يكون متناسبا مع ليونته. ومع التسليم بأن المتغيرين قد تم قياسهما بصورة كافية، ربما نختصر هذا الفرض على أنه H = kP والذى يمكن تمثيله برسم بيانى بوصفه خطا مستقيما فى مساحة الحالة (L,P) فى النظام موضوع البحث، انظر الشكل ما دام فى التعلم مقد العام موضوع المعرفة الحالية الحالية المعرفة الكلية المكن المعنون متقيما فى مساحة الحالة ألم على أنه عليه النظام موضوع برسم بيانى بوصفه خطا مستقيما فى مساحة الحالة (L.P) فى النظام موضوع المعرفة الكلية المكتسبة، يجوز أن نعتبر هذا تخمينا معقدا إلى خد كبير: نسبة المعرفة الكلية المكتسبة، يجوز أن نعتبر هذا تخمينا معقدا إلى خد كبير: نسبة

تغير نعلم مرات التعلم تكون منتاسبة مع نسبة تغير ليونة مرات الليونة، أعنى L.dL/dt = a P.dP/dt التى تستلزم  $d + 2 = aP^2$ . والرسم البيانى لهذه الدالة فى مساحة الحالة (L.P) هو القطع الزائد. وبالتالى فإن الخط البيانى الأول (الدالة الخطية) ربما يعتبر الخط المقارب للخط الثانى. تحذير: ما سبق هو مجرد تمرين فى علم الأعصاب الإدراكى التأملى، وأريد به اقتراح كيف يتم قياس اندماج الفرعين المؤسسين، وكيف تبنى مساحات الحالة. ولم يخضع أى فرض من الفرضين حتى الآن لاختبار تجريبي.



شكل ١١–٢ علاقة التعلم الليونة. يتم إظهار ربع الدائرة الأول فقط لأن الأرباع الأخرى لا معني لها سيكولوجيا: لا يمكن أن تكون الليونة ولا التعلم سلبيا. وفى العلم، الرياضيات خادمة وليست ربة البيت.

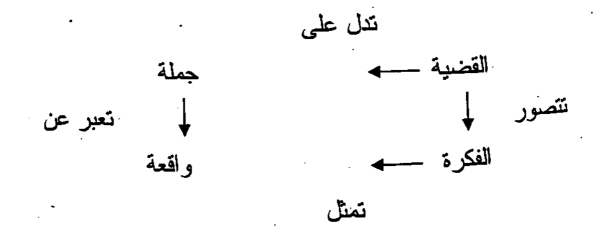
وأخيرا نقول كلمات قليلة عن تنائى المعرفة أو المتمم لها أعنى الجهل. وبجوز أن نميز نوعين: لاإراديا ومتعمدا. ونحن ننبذ على نحو روتينى المشكلات والنتائج التى لا تثير فضولنا. وفى أوقات أخرى ننبذ على كره أو نؤجل مشكلات معينة مهمة بسبب الافتقار إلى الوقت أو الوسائل، ولكن نأمل فى معالجتها فى وقت آخر، أو نتركها لأجيال مقبلة من الباحثين. وهذه هى حالات الجهل العالم docta ignorantia، التى ناقشها نيقو لاس كوسا فى عصر النهضة. وأخيرا هناك ما يجوز تسميته حماقة العالم docta stultitia، وتتمتل فى الزعم الدوجماطيقى بأن مشكلات معينة لن تحل أبدا. (و لا بد من تمييز هذه الحالة من المشكلات غير القابلة للحل فى الرياضيات: المشكلات التى يمكن إثبات أنها لا تملك حلا).

وهناك حالات كثيرة مشهورة ومؤثرة للجهل المتعمد. ويكفى أن نذكر زعم كانط بأن النومينا noumena (الأشياء فى ذاتها) غير قابلة للمعرفة؛ وحكم كونت بأن الأجزاء الداخلية من النجوم لن تكون معروفة أبدا؛ ومعتقد إميل دوبوا\_ ريموند بأن مشكلة العقل والجسم لا سبيل إلى حلها؛ ودعوى نعوم تشومسكى بأن أصل اللغة وتطورها يقع وراء استطاعة العلم، فقط لأن اللغة لا يمكن أن تكون قد تطورت بصورة ممكنة؛ وزعم بعض الفلاسفة المعاصرين أن الوعى سوف يظل أمرا ملغزا إلى الأبد.

ونحن نعرف ما حدث لهذه النبوءات المتشائمة. تدرس الفيزياء والكيمياء والأحياء فقط الأشياء فى ذاتها، ويدرس علم النفس وحده الأشياء بالنسبة لنا، أو الظواهر مثل رؤية الأحمر والشعور بالصداقة. وتبحث الفيزياء الفلكية بنجاح الطبيعة الداخلية للنجوم لمدة تقترب من قرن. ويبحث علم اللغة العصبى وعلم الرئيسات والأنثروبولوجيا، وعلم الآثار حاليا أصل اللغة وتطورها. ويبحث علم الأعصاب الإدراكى مشكلة العقل والجسم على مدار العقود الستة الأخيرة. وخلاصة القول أن النبوءات الشهيرة لدى كانط وكونت ودوبوا \_ ريموند، وتشومسكى، وغيرهم من أصحاب اللغز قد دحضت.

١١- ٣ الفكرة والقضية والجملة

إنها واقعة أن هذا كتاب. وهذه واقعة، وأنت تراه، وتعرف شيئا ما عن الكتب، واقعتان إضافيتان – تؤدى بك إلى التفكير أن هذا كتاب. وهذه الفكرة هى عملية مخ. ولكن لا شيء يمنعك من تجريد مادتها العصبية والزعم أن فكرة معينة يمكن أن توجد فى ذاتها وبذاتها. وهذا الزعم يسمى قضية. وأخيرا هذه القضية يجوز صياغتها بوصفها جملة فى آلاف اللغات. لاحظ أن الواقعة المفردة يجوز تمثيلها بأفكار كثيرة مختلفة (فى أمخاخ مختلفة تحت ظروف مختلفة)؛ وأن هذه الأفكار المختلفة يتم ضعطها تحت القضية ذاتها تماما، أو فكرة لامشخصة. زد على ذلك أن هذه القضية المفردة يجوز التعبير عنها على نحو مختلف فى لغات مختلفة. ويظهر الرسم البيانى التالى المقولات الأنطولوجية الأربع المهمة المتضمنة فى النص السابق وهى: المقولات الأنطولوجية الأربع المهمة المتضمنة فى النص السابق وهى:



ويزعم الاسميون، لكونهم ماديين مألوفين (فيزيائيين) أنهم يجتنبون كل كلم عن المفاهيم والقضايا. وتطابق قلة متسقة مع نفسها من بينهم التركيبات <sup>(المفاهيم</sup> والقضايا) برموزها؛ ومن ثم سيقولون مثلا إن العدد ۷ هو (متطابق مع) عدد أولى بدلا من القول إن العدد ٧ (موضوع فيزيائي) يدل على العدر التالي للعدد ٦ أو يرمز إليه. ولكن كما لاحظ فريجه المثالى بحق منذ فتر: طويلة خلت، الأعداد والعلامات الأخرى لها خصائص فيزيائية وكيميائية، على حين أن الأرقام لها خصائص مفهومية فقط.

وسوف يطابق الاسميون أيضا المعنى meaning بالإشارة reference أو الدلالة denotation على حين سوف يضم غير الاسميين المعنى (أو المعنى الإضافى) مع الإشارة. وبالتالى على حين ربما يعترف علماء اللغة بأن sein is Es selbst "للوجود هو هو ذاته" sein is Es selbst الأنفاس الصوتية (حشو) عند هيدجر "الوجود هو هو ذاته" جملة ألمانية مقبولة، لن يزعم شخص سليم العقل بأنها مفهومة. ما لم يكن قد تصادف أن يكسب رزقه من تدريس هذا اللغو. كل قضية يمكن أن تقال بوصفها جملة ولكن العكس كاذب.

ونستطيع الحصول على معرفة جيدة التعريف تماما، ولكن لا نعرفها كلها. وبالفعل لن يعرف شخص فى أى وقت كل عدد مفرد فى فئة لامتناهية: إذ سيعدها جميعا إلى الأبد. وما دامت هذه المهمة مستحيلة، فإن ما يفعله الرياضيون هو قبول التناول النسقى، إذ يضعون الشروط الأساسية التى لا بد من أن تستوفيها الكمية اللامتناهية المعينة. على سبيل المثال، لا يتم تعريف الأعداد الطبيعية واحدا بواحد، وإنما يتم تعريفها جميعا فى وقت واحد من خلال خمس مصادرات عند بيانو. تصور إحداها فقط فردا، أعنى المصادرة الأولى "الصفر عدد" (ولكن المحمول... "يكون عددا" معرف بصورة ضمنية من خلال نسق المسلمة). وتربط مسلمة بيانو الثانية عددا تعسفيا بالعدد التالى له [ التالى لعدد عدد]. وتتضمن المسلمة الخامسة، مبدأ الاستقراء، النسق له [ التالى لعدد عدد]. وتتضمن المسلمة الخامسة، مبدأ الاستقراء، النسق الكامل من الأعداد الطبيعية. وعلى هذا النحو، يتم تعريف الأفراد موضوع البحث، الأعداد الصحيحة، بطريقة من أعلى إلى أسفل، وفى خروج على قاعدة من أسفل إلى أعلى للفردية المنهجية.

وكل أنظمة العدد الأخرى يتم تقديمها بطريقة ممائلة: بوصفها أنظمة بدلا من تقديمها بوصفها عنصرا بعنصر (الفردية) أو بوصفها كليات لا نقبل التحليل (الكلية). وهذا يصح على وجه الخصوص بالنسبة لنظام الأعداد الحقيقية التى هى غير قابلة للعد والإحصاء، وكنتيجة لها تظل الغالبية للعظمى منها غير محددة وبلا اسم. وهناك قدر قليل فقط من الأعداد المتسامية مثل π و عيتم تعريفها بوضوح (عن طريق سلسلة لا متناهية أو نتائج). وبالتالى يقال إنها معروفة تماما.

وعلى هذا النحو ترانا أمام موقف يتسم بالمفارقة مؤداه أننا نعرف شيئا كليا باختصار، ولكن نعرف بتفصيل قلة قليلة فقط من أعضاء هذا الكل (نظير سياسى: نستطيع أن نعرف حزب الجماهير إذا تعلمنا فقط بعض مبادئه ومآثره حتى لو عرفنا قلة من الأعضاء فقط). ومع ذلك أقيم البناء الضخم للتحليل الرياضى على هذا الأساس الهزيل إلى حد ما ولكن مع المنطق التابع نوع من الأداة لاستخراج أى نتيجة صحيحة لهذه الافتراضات القليلة. ودع صاحب الفردية المنهجية الذى يرفض تأييد الأنظمة بيئس بسبب هذه المفارقة.

<sup>ما</sup> الذي نفعله ب <sup>100</sup> 100، والأشياء المتصلة به مثل قوته <sup>100</sup> 100؟ تنكر <sup>قلة أن</sup> هذه الأرقام تمثل أعدادا ولكن لا يستطيع المرء الزعم أنها قابلة <sup>للمور</sup> ويصح الشيء نفسه بالنسبة لقوى ألف \_ صفر، والعدد الأكبر فى فئة الأعداد الطبيعية، والأعداد اللامتناهية الأخرى. وهذه لا تمثل موضوعات مادية ولا عقلية فماذا عسى أن تكون؟ وأرى أننا لا بد من أن نميز مسألتين: مسألة أنطولوجية ومسألة سيكولوجية. من وجهة النظر الأنطولوجية، تنتمى هذه "الأشياء الغريبة" إلى نفس مقولة الأرقام تحت العشرة: إنها موضوعات مفهومية أو تركيبات. ومن الناحية السيكولوجية فقط يكون <sup>100</sup> فى فئة مختلفة مثل 10.

وبإيجاز، نضيف مستوى التركيبات إلى الطبقات الفيزيائية والعقلية، ونقسم مقولة التركيبات إلى ما يمكن فهمه وما لا يمكن فهمه. ولكن نضيف الشروط التالية. الأول، الموضوعات العقلية هى حالات وأحداث فى المخ. الثانى – ربما فهم جورج كانتور ما وجد الناس العاديون أنه لا يمكن فهمه. الثالث – التركيبات لا تتمتع باستقلال: ذلك بأنها إبداعات بشرية، ومع ذلك، على خلاف المبانى والمصنوعات، لن تترك خلفها أطلالا عندما يفنى آخر. كائن بشرى.

دعنا بعد ذلك نلقِ نظرة عجلى على ما يعتبر بصفة عامة ذروة مشكلة العقل والجسم.

١١ - ٤ الوعى : الكأس المقدسة

ربما يعتبر الوعى حالة خاصة من الإدراك أعنى الإدراك الذاتى أو وعى المرء بنفسه. ويسمى أحيانا ما بعد الإدراك معنى الإدراك ولكن هذا ليس مرادفا بالفعل، لأن المرء ربما يكون واعيا بحركاته الخاصة وإحساساته ومشاعره وانفعالاته بالإضافة إلى الإدراكات. زد على ذلك أننا ننجح عادة فى إشعال الوعى وقطعه. ونفعل ذلك فى كل مرة نؤدى فيها مهمة روتينية، اعنى مهمة لا تتطلب مراقبة واعية متواصلة. وفى الحالات الأخيرة ربما يقال إننا ننهمك فى إدراك ضمنى أو معرفة \_ كيف. وأنت ترى إذن أن الوعى يستلزم الإدراك وليس العكس: إذ إننا غالبا ما نعرف بصورة غير واعية كما لاحظ هيوم وفون هارتمان وتولستوى وبافلوف وفرويد وآخرون لا سبيل إلى حصرهم.

والمخ عرضة للتردد تلقائيا تقريبا بين المستويات الواعية واللاواعية. خذ مثلا يوضح ذلك، عندما نحاول استرجاع موضوع منسى، فإننا نجرب بصورة واعية أولا طرقا عديدة مساعدة على الكشف، من قبيل البحث عن الأشياء القريبة دلاليا من الموضوع المذكور، أو نحاول تذكر الظروف التى تعلمناه فيها فى الأصل. ولكن هذا البحث ربما يعوق ممر الذاكرة (وإن شئت لنظة أفضل فقُل متاهة) بموضوعات لاصلة لها بالموضوع المنسى. وبالتالى بعد محاولات متكررة غير ناجحة نتوقف حينا من الوقت، ويراودنا الأمل على نحو معقول فى أن الموضوع الذى نبحث عنه سوف يعاود الظهور إلى سلمح على نحو تلقائى "بصورة فجائية". وعلى نحو يمكن افتراضه من ملقة أخرى لقشرة جديدة. وبعبارة موجزة، الوعى نفيس للغاية ولكن يجب ألا نبائغ فى تقديره؛ ولا يزال الفهم المقنع له أمرا محيرا، ولكن لدينا على الأل سيطرة وظيفية جزئية عليه.

<sup>استخد</sup>م الوعى ليكون الأرض الحرام عند كتاب وفلاسفة مثل <sup>لوغسطين،</sup> وجان جاك روسو، ومارسيل بروست، وجيمس جويس، وايتالو <sup>سيفو,</sup> وروبرت موزيل، وهنرى برجسون، وادموند هوسرل. ونظر الأخير على وجه الخصوص إلى فلسفته، الفينومينولوجيا، بوصفها علم الذان egology - دراسة المتكلم للذات. ولكن هذه الدراسة بطبيعة الحال تكون غير علمية إذا كانت فقط تبدأ وتنتهى بتقريرات متكلم تافهة مثل "هذا الضرس يؤلم". وسوف يفحص طبيب الأسنان بالتأكيد الضرس الذى يشير إليه المريض، ولكن لن يعالجه من دون اضطراب إضافى، لأنه يعرف أن مصدر الألم ربما يكون فى مكان آخر. ولا يأخذ أحد كل عبارة فى الصيغة "أنا آسف على هذا" بمعناها الظاهرى لأننا جميعا على ألفة بالرياء. وبعبارة موجزة، تقارير المتكلم عرضة للخطأ، ولا يوجد علم (يتعلق بالسيرة الذاتية) فى صيغة المتكلم.

ويسعى كل بحث علمي إلى ما سماها رسل المعرفة بالوصف knowledge by description فى مقابل المعرفة بالاطلاع knowledge by description ويجوز وصف المعرفة الأولى على أنها معرفة من نوع acquaintance. ويجوز وصف المعرفة الأولى على أنها معرفة من نوع الغائب \_ مثل تقرير طبيب التخدير عن الوعى الذابل لدى المريض. وبعبارة أخرى، العلم موضوعى. وهذا يصح بالنسبة لعلم الوعى على وجه الخصوص \_ الذى لم يسهم فيه الفينومينولوجيون من هوسرل حتى سارتر إلا بسندات دين وجمل سحرية مثل تقرير هوسرل أن "الوعى موجود مطلق". ولكن الفينومينولوجيين والوجوديين لن يقلقهم الاتهام بأنهم لم يساعدوا فى تقسير الوعى، لأن هدفهم المعلن هو "فهم" verstehen العقل بطريقة حدسية وليس تفسيره بطريقة علمية.

وانفجر علم الوعى وفلسفته في السنوات الحالية (انظر مثلا Blok et al.1997; Hobson 1999; Laureys and Tononi 2009; Shear 1995; Smith والشيء الذي يدعو إلى الأسف أنه لا يوجد إجماع على ما عسى أن يكون الوعى. والأسوأ من ذلك أن بعض الدارسين أنكروا ما حود وجوده بداية من وليم جيمس العظيم. ويعترف آخرون مثل ماكجن (2004) بحدوث الحالات الواعية، ولكنهم ينكرون أنها ستكون مفهومة في أي رون المعني المعنومة في أي وقت وذلك بسبب "تركيبنا المعماري الإبستمولوجي" المحدود. كيف يعرف؟ وهل مذا جزء من المعرفة الواعية أم المعرفة الضمنية أم هو على الأصبح جهل متعمد؟ ومال أصحاب علم الأعصاب الإدراكي إلى نبني مفهوم للوعي متساهل إلى حد بعيد. على سبيل المثال، اقترح دامسيو وماير (2009,6) التعريف العامل التالي: إبداع لحظى لنماذج عصبية تصف (تخطط ؟ تمثل ؟ تشكل وفقا لنموذج) علاقة بين الكائن الحي من جهة والشيء أو الحادثة من جهة أخرى". ولكن يحتمل أن يلائم آبليسيا [ نوع من الحلزون البحري ] المتواضع أو حيوان رخوى بحرى، هذا التعريف، ما دام يستطيع أن يفحص بطريقة منهجية ويلتهم كل الطحالب الملتصفة بقطعة صخرية غير منتظمة. ركما أكد علمًاء البيئة المبكرون: منذ ما يقرب من قرن مضى مثل فون بركسكل (1921)، كل الحيوانات تنظم بيئتها. والشيء المحقق أن الوعى أكثر من هذا: إنه القدرة على تعلم موضوعات جديدة حول العالم والمرء نفسه.

وليس الفلاسفة أفضل حالا. فقد وصف بعضهم الوعى بألفاظ ملغزة، كما <sup>هر</sup> الحال عندما كتب توماس ناجيل (1974.435) على نحو مشهور "يملك الك<sup>ائن</sup> الحى فى الأساس حالات واعية إذا كان هناك شيء ما يكون ليبدو <sup>برين</sup> يكون هذا الكائن الحى - شيء يكون شبيها بهذا الكائن الحى" (ولرؤية <sup>طبئة</sup> انظر 2008 Baynes). ويتساعل المرء كيف يجوز صياغة المحمول si <sup>blice to the toto blice</sup> وأنا أؤكد أن التعبير البيزنطى "هناك شيء ما يكون ليبدو بحيث يكون" هو تعبير ملتبس على أفضل الفروض، ولا معنى له على أسوأ الفروض. وهو على كل حال غير ملائم لمشكلة المعنى. (وبالنسبة لفحص لاحق لهذا التعبير الملغز انظر 2004 Lormand). وعلى وجه الخصوص إنه لا يقترح معايير يمكن أن تساعد أطباء التخدير وأطباء الجراحة على تقدير درجات اللاوعى للمرضى في حجرة العمليات الجراحية.

دعنا ننتقل من التلاعب السابق بالألفاظ المعروض بوصفه عمقا فلسفيا ونبحث موقفا مألوفا. رفست البنت الصغيرة كلبها وسارت عائدة إلى كرسيها. وعوى الكلب وتحرك إلى ركن استلقى فيه. وبعد فترة قصيرة خجلت البنت وذرفت قليلا من الدمع، وركعت أمام الكلب وأخذت تلاطفه. نهض الكلب ولحس يد الفتاة. حتى الآن قدمنا فقط وصفا بسيطا وجافا لنموذجين مألوفين لسلوك علنى. ربما تقنع هذه القصة السلوكى الغافل، ولكنها سوف تثير فقط شهية العالم الفصولى. ما الذى سبب سلوك الكلب والفتاة؟ وماذا دار فى رأسيهما؟ وأى الآليات فعلت سلوكها العانى؟ نستطبع أن نخمن فقط، كما هو الحال مع أى مشكلة أخرى معكوسة من نوع "المخرج ألفة بأحداث ممائلة، ولأن علماء النفس وضعوا بداية فى دراسة الانفعال وإدراك أحداث الانعال، والشعور، وإدراك الذات، أعنى الوعى الذاتى.

نستطيع أن نخمن أن الطفلة كانت لسبب ما غاضبة من الكلب في بادئ الأمر: وبألفاظ فسيولوجية عصبية، ازداد نشاط قشرتها الجبهية الحجاجية وقشرتها الأمامية المطوقة. وبالتالي أصبحت منطقة في قشرتها الجبهية الأمامية مفعمة بالنشاط، وأرسلت إشارة إلى مركز قشرى فرغى ما. وبعد ذلك مباشرة بلغ هذا المركز الإشارة إلى الدوائر الحركية فى مخها، والتى فتحت بدورها بوابات المياه لديها ووسعت الشعيرات الدموية فى وجهها، ومن ثم احمر وجهها خجلا. كل هذا حدث عندما فحصت البنت نفسها وندمت. وبعد ذلك قررت أن تصلح من نفسها وتجرى شيئا من التعديل: قامت قشرتها الجبهية الأمامية بتتشيط المنطقة الحركية، التى بدورها دفعتها إلى النهوض والسير نحو الكلب وطلب العفو منه.

ما الذى حدث داخل جمجمة الكلب؟ مرة أخرى نستطيع أن نخمن فقط. ربما ظن تشارلز دارون الذى مهد الطريق لدراسة الانفعالات لدى البشر والحيوانات الأخرى، أن الكلب كان مرعوبا فى بادئ الأمر، وربما كان غاضبا أيضا، وأصبح فى آخر الأمر شاكرا لسيدته الصغيرة عندما لاطفته. له هذه حالة للتشبيه؟ ربما، ولكن هذا لا يكون علامة كبيرة عند معالجة أشباء قريبة الصلة، وعلى وجه الخصوص الأشياء القريبة التى شكلها البشر على نطاق واسع طوال فترة حوالى خمسة عشر ألف عام (انظر 2005). (and Mitman 2005)

وفى للقصة السابقة قابلنا عدة معارف قديمة: السلوك، والانفعال، والعل، بالإضافة إلى السلوكية، وعلم النفس الشعبى وعلم الأعصاب الإراكى. وعلى طول الطريق كانت المشكلة القديمة عن طبيعة الوعى رحمى وجوده نطل برأسها. صحيح أن السلوكيين من واطسون إلى سكنر، <sup>بالإضافة</sup> إلى الفلاسفة الذين ساروا فى ركابهم من رايل إلى دينيت، زعموا <sup>لن الإعقاد فى</sup> وجود الوعى مضلل. ويجوز للمرء أن يرد بأن هؤلاء الناس <sup>ن ضعتهم</sup> فلسفتهم الوضعية الخاصة والتى لا يوجد وفقا لها إلا الظواهر، أعنى المظاهر ـ وفى هذه الحالات سلوكات علنية (وبالنسبة لانتقادات جير; للرافضين انظر .(Donald 2001; Gazzaniga 2008; Searle 1997

ومع افتراض أن الأدبيات المتعلقة بالوعى، رغم كونها ضخمة، غير حاسمة تماما – يظن المرء أن الأفكار عن الموضوع ملتبسة. وربما يقال إن مشكلة الوعى أشبه شيء بمشكلة الكأس المقدسة، وسر ذلك أنه لا يوجد إجماع على ما عسى أن تكون، إذ يشك بعض الفرسان فى وجود الوعى على حين يتجول آخرون هنا وهناك. وإذا صح هذا التشخيص، فإن تحليلا مل التحليل التالى يكون دالا.

١١ - ٥ أنواع الوعى

الهدف من وراء هذا الجزء هو الهدف المتواضع لبيان أن كلمة "الوعى" تدل على مجموعة كبيرة من العمليات العقلية، والعمليات التالية على وجه الخصوص (Bunge and Ardila 1987, 234-5).

١-- التفاعلية reactivity أو الحساسية sensitivity. عندما يود الشخص العادى أن يتأكد من أن شخصا ليس فى حالة غيبوبة، فإنه يخزه بدبوس. ولكن بطبيعة الحال كل الأشياء تكون حساسة لبعض العوامل الفيزيائية أو الكيميائية، وبالتالى هذا هو بالفعل اختبار المادية. ولوضع المسألة بطريقة دقيقة نقترح مى أو غير حى)، و أ فعل على ب أو على جانب من ب، وينشأ إما خارج ب أو فى جانب من ب. إذن بسيكون حساسا لـــــ أ (أو مستجيبا لـــــ أ) إذا كان ب يستجيب

512

awareness (or phenomenal (موعى الظاهراتي) (أو الوعى الظاهراتي) awareness (or phenomenal محيوان قادر على تحديد أو تمييز بعض المثيرات (الداخلية أو الخارجية)، أو بعض أفعاله الخاصة، يمكن أن يقال إنه مدرك لها شريطة أن يستطيع فعل شيء ما للتحكم إما فى مصادر الإثارة أو استجابته الخاصة لها – ولا يكون مدركا إذا كان لا يستطيع المساعدة فى الاستجابته لعلامة. على سبيل المثال، الغزالة التي تقترب من حفرة ماء على مرأى من جماعة الأسود. والفأر الذى يقبل صدمة كهربائية عوضا على مرأى من جماعة الأسود. والفأر الذى يقبل صدمة كهربائية عوضا فن احتمال أكل شيء ما أو استكثماف بيئة جديدة، يمكن أن ننسب إليه عن المتحلم الموروثة أو المكتسبة من المترك أو المكتسبة من الأبران الذى يقبل مدمة كهربائية موضا من المتحلي المثال، الغزالة التي تقترب من حفرة ماء على مرأى من جماعة الأسود. والفأر الذى يقبل صدمة كهربائية موضا من المتحلي مرأى من جماعة الأسود والفأر الذى يقبل مدمة كهربائية موضا أو المتكثماف بيئة جديدة، يمكن أن ننسب إليه عن الحمال أكل شيء ما أو استكثماف بيئة مديدة، يمكن أن ننسب إليه من الماط سلوكية جديدة غير منسجمة مع الأنماط الموروثة أو المكتسبة من

لا يتطلب الإدراك أكثر ولا أقل من أجهزة إحساس عصبية من نوع ما. ومن ثم فالكائنات التى تفتقر إلى أجهزة إحساس عصبية تماما لا يمكن أن تكون مدركة لأى شيء. ولا يستطيع حتى قنفذ البحر أن يكون مركا لأى شيء لأنه يفتقر إلى أعضاء حسية: إنه تفاعلى أو حساس فقط. وبالفعل تملك كل الحيوانات هذه القدرة \_ التى هى السبب فى أنه من الصعب أن نفهم لماذا أحدث الفلاسفة منذ لوك ضجة كبيرة هكذا حول الكيفيات أو الخصائص الظاهراتية. وبإيجاز، نقتر ح تعريف ٢ يكون الحيوان مدركا (أو ملاحظا) للتغير س (الداخلي او الخارجي بالنسبة إلى ب) إذا أحس س أو وجه شعورا به.

٣- الإبراك الذاتي self- awareness. يمكن أن يكون الحيوان مدركا ليبنته ولكن لا يكون مدركا دائما لما يشعر به ويحسه ويفكر فيه أو بفعله والحيوان المدرك لمشاعره أو أفعاله الخاصة ربما يقال إنه مدرك لذانه self- aware. وعندما يكون في هذه الحالة، لا يتحرك أو يشعر بالجوع فقط، وإنما يلاحظ أيضا أنه يتحرك أو يشعر بالجوع ـ كما توحى الطربقة التي يشرع بها في حل المشكلات التي تواجهه على طول الطريق. ومن جهة أخرى، يختلط الأمر على مرضى الأعصاب فيما يتعلق بالحواس لبعض مشاعرهم الخاصنة وأفعالهم: فلا يكونون مدركين ذاتيا تماما. (على سبيل المثال، الإهمال النصفي، أو العجز عن إدراك نصف جسم المرء، نتيجة للضرب أو التخدير). ولا يكون البالغون العاديون من الناس مدركين ذاتيا طوال الوقت: غالبًا ما نحتال لكي ننسى مؤقتًا الجوع أو الألم، ونؤدى أفعالا كثيرة تلقانيا (بلا وعى). ولكى يصبح المرء مدركا لذاته فإن نلكَ يتطلب ضعفا لإدراك الآخر وينتبه إلى نفسه في المقام الأول، أعنى يصبح مستغرقا في شؤونه الذاتية أو يمارس استبطانا۔ أو "البحث عن الذات" عند مواجهة مشكلات أخلاقية. وكلمة الاستبطان فقدت جانبا كبيرًا من استعمالها عندما لوحظ أننا، والكلام بدقة، لا نشاهد عملياننا العقلية بالطريقة التي نشاهد بها مجرى ماء. ولكنها لا تزال مفيدة).

أن يكون المرء مدركا ذاتيا هو أن يكون مدركا لذاته بوصفه شيئا مختلفا عن كل شيء آخر: إنه يعادل أن ينال المرء موضعه الملائم فى الكون. ويلاحظ الحيوان المدرك ذاتيا، وإن كان بصورة باهتة، أنه الموضوع لمشاعره وأفعاله. والإدراك الذاتي بصورة عادية مسلم به إلى درجة أننا نميل إلى نسيان أننا عند الذهول لا ندرك ذواتنا، وأنه يمكن أن يكون عائقا خطيرا عند أداء مهمة غير روتينية. ونلخص ما سبق في الاتفاق التالي:

تعريف ٣ يكون الحيوان ب مدركا ذانيا (أو يملك إدراكا ذاتيا) إذا كان ب مدركا لبعض تغيراته الداخلية وبعض أفعاله الخاصة.

لاحظ أن الإدراك الذاتى لا يتطلب تفكير احول العمليات العقلية الخاصة بالمرء، واستيفاء هذا الشرط الإضافى يأخذنا إلى المستوى التالى. ٤-الوعى consciousness. يجوز القول إن الحيوان المدرك لما يحس به أو يشعر أو يفكر يكون واعيا conscious حتى لو كان غافلا فى أية لحظة عن بعض مشاعره وأفعاله الخاصة، أو لا يستجيب ظاهريا لبعض المثبرات الخارجية التى تثير بصورة مادية رد فعله.

إن الوزة التى تدحرج بيضة تخيلية بمنقارها لا تكون واعية. وخمن علماء الحيوان الأوائل أن حركات الطائر ينظمها نوع من "الشريط الحركى" فى جهازه العصبى: ولا يستطيع الحيوان أن يستفيد من الحركة بهذه الطريقة. وعلى العكس، الحمامة التى تتظر بانتباه إلى شكل مستدير لفحص ما إذا كان الشكل الأصلى نفسه، وفى توقع مكافأة، ربما يقال إنها واعبة: فالحيوان يراقب ويعالج بعض حركاته وحالاته العقلية.

وزبدة القول أننا نشترط تعريف ٤ يكون الحيوان ب واعيا بحالة عقلية ح إذا فكر ب فى ح بوصفها تحدث فى ب.

<sup>ونبعا</sup> لهذا الاتفاق، بمكن أن يكون الحيوان واعيا فقط ببعض عملياته <sup>العقلية</sup> <sup>العليا.</sup> ليس مجرد الشعور والإحساس والفعل، وإنما أيضا التفكير فيما يدركه أو يفكر فيه. (والشيء المحقق أن التفكير ليس فى حاجة إلى أن يكون مجردا أو قابلا للتعبير عنه بالألفاظ، وإنما يمكن أن يكون فى صور ذهنية كما هو الحال عندما نؤدى عملية حسابية رياضية نتخيل أنا نكتب على لوحة المفاتيح). والحيوان الواعى بالعملية العقلية ح يجتاز بنفسه (إما فى تواز أو تعاقب سريع) عمليتين عقليتين مختلفتين: ح (موضوع العملية العقلية أو مضمون وعيه) والتفكير فى ح (أعنى يكون واعيا بها). ويمكن أن يكون موضوع ح إدراكا حسيا (لمقلاة ساخنة، مثلا)، وتذكرا (لطبق طعام شهى، مثلا)، وصيغة رياضية، أو ما شئت.

لاحظ الاختلاف بين الوعى consciousness والإدراك awareness. الحيوانات من أنواع معينة يمكن أن تصبح مدركة لمثيرات معينة، وكثير منها قادر على لفت الانتباه، ولكنها لن تكون واعية بأي شيء ما لم تسطع التفكير. وعلى العكس، فإن الشخص المستغرق في أحلام اليقظة أو في نفكير عميق ومثمر ربما لا يكون واعيا بمحيطه. وبالتالي مفهوما الوعي والإدراك مستقلان بشكل تبادلى. وهكذا يكون الأمر، ويجب ألا نخلط بينهما. ولا بد من اجتناب التعبير الهجين "الإدراك الواعي". لاحظ أيضا أننا لا يمكن أن نكون واعين بالحالات العقلية للناس الآخرين، لأننا لا نشارك في أمخاخهم. ولكن نستطيع بطبيعة الحال أن نحصل على معرفة بعضها بصورة غير مباشرة، وذلك من خلال الدلائل من قبيل حركات الجسم والكلمات. وأخيرا، لاحظ أن التعريف السابق يدحض الزعم بأن التعرف في مرآة هو اختبار للوعي: إنه يختبر فقط التعرف الذاتي. ونصل الآن إلى أعلى درجة في القدرات الإدراكية:

ه-الوعي الذاتى self- consciousness. الحيوان الذى يكون واعيا من حين إلى آخر، والذى يتأمل أحيانا فى إدراكاته الحسية ومشاعره أو أفكاره (المتزامنة أو الماضية)، ولا ينسبها إلى شيء ما أو شخص آخر، يمكن أن يقال إنه واع ذاتيا conscious -self- conscious وعلى العكس، الحيوان الذى ينسب إدراكاته الحسية ومشاعره أو أفكاره إلى موضوعات خارجية يعجز عن أن يكون واعيا ذاتيا؛ وكذلك يكون الشخص الذى "يسمع أصواتا"، وينسب أحلامه إلى أرواح، أو يزعم الاتصال بالميت أو الاتصال بالإله. وبصورة مماثلة، الشخص المنغمس فى مهمة حركية أو فكرية لا يتأنى ليفكر فيما يفعله أو يفكر فيه، والذى ينسى نفسه، لا يكون واعيا ذاتيا. إنه مو نفسه من دون أن يكون واعيا بنفسه. والشخص الذى يكون واعيا ذاتيا.

ومتلما يكون الإدراك الذاتى أعلى درجة من الإدراك، كذلك يكون الوعى الذاتى أعلى درجة من الوعى. ويكون الشخص واعيا ذاتيا فقط إذا كان لديه وعى بإدر اكاته الحسية وأفكار م بوصفها تحدث فى نفسه. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة إيستمولوجية، فقُل: يكون الحيوان واعيا ذاتيا إذا كان بعرف من هو وما عسى أن تكون ذاته \_ أعنى إذا كانت لديه معرفة ذاتية. ومن ثم فإن نصح أور اكل دلفى، اعرف نفسك! Know thyself يعادل: كن واعبا بذاتك بظهر محدوث الخداع الذاتى.

<sup>والآن،</sup> لكى يعرف شخص ما من يكون وما عسى أن يكون، لا بد من <sup>ل</sup> <sup>يكون</sup> <sup>لديه</sup> تذكر ما لماضيه: نحن نكون ما أصبحنا عليه، ونعرف ما تعلمناه. ومن ثم فإن الذي يفقد الذاكرة فقدا كليا يكاد لا يستطيع القول إنه يملك نفسا. ومن جهة أخرى ليس في حاجة إلى أن يكون ْقادرا على أن يقر استقرائيا حياته في المستقبل: فربما لا يكون قادرا على تخيل أو نوجيه خطواته التالية، ماعدا أن يكون ذلك لوقت قصير جدًا، مثل الوقت المطلوب للتحرك إلى الحجرة المجاورة. وعلى هذا النحو، فالحيوان الرئيس الذي خضع لعملية جراحية في الفص الجبهي يبدو بحيث يكون واعيا ذانيا من لحظة إلى أخرى. وعلى حد تعبير عالم بارز في فسيولوجيا الأعصاب، في هذا الحيوان "مجرى الأحداث لا يمكن فصله إلى أجزاء وبالتالي يدور كلبة في الحاضر الذي يكون دائما، من دون ماض أو مستقبل. ويصبح الكائن الحي مراقبا تماما تحت رحمة حالاته اللحظية، بدلا من أن يكون ممثلا عليها" (Pribram 1971, 348). ويحدث الشيء نفسه على الأرجح للحيوانات ذات قشرة جبهية أمامية صغيرة مثل القطط، ولا يحدث على الإطلاق لكائنات مثل الطيور . وهذا يتطلب التمييز ات الإضبافية التالية:

تعريف <sup>م</sup> يكون الفرد (أ) *واعيا ذاتيا أماميا* antero- self- conscious إذا تذكر بصورة صحيحة بعض ماضيه الحديث؛ (ب) *واعيا ذاتيا قبليا* وuro- self- conscious إذا استطاع أن يتخيل (حتى لو بصورة خاطئة) جانبا من مستقبله؛ (ج) *واعيا ذاتيا تماما* sully self- conscious إذا كان واعيا ذاتيا أماميا وواعيا ذاتيا قبليا معا. ومن المحتمل أن يكون الوعى الذاتى التام امتيازا بشريا. وكما كتب ريتشارد باسنجهام (2008,30) "نستطيع إعادة صياغة كوجيتو ديكارت، أنا مدرك لتفكيرى الخاص، إذن أنا إنسان".

مدر-ويتوقف أى إنسان عن أن يكون واعيا تماما بعد الخضوع لارتجاج مخى خطير. وضحايا العملية الجراحية فى فصوص المخ يفقدون وعيهم الذاتى القبلى: إذ لا يستطيعون حتى أن ينظموا وجبة طعام بسيطة. ومريض الجهاز لعصبى المشهور اتش. ام. H.M. الذى درسه سكوفيل وبرندا ملنر، فقد وعيه الذاتى الأمامى بعد أن أجريت له عملية جراحية: ولم يستطع حتى أن يتذكر رؤية الأطباء الذين فحصوه قبل اليوم. أما حالة المريض كيه. سى. K.C. التى نرسها اندل تولفينج فكانت فاجعة إلى حد بعيد، لأنه لم يستطع أن يتذكر أى نميء عن حياته الخاصة، باستثناء الخبرات التى عاناها فى آخر دقيقة أو شيء عن حياته الخاصة، باستثناء الخبرات التى عاناها فى آخر دقيقة أو شيء عن حياته الخاصة، باستثناء الخبرات التى عاناها فى آخر دقيقة أو شيء عن حياته الخاصة، باستثناء الخبرات التى عاناها فى آخر دقيقة أو شيبا، الأمر الذى يوحى بأن للذاكرة الدلالية (عن الماهيات) سليمة شريبا، الأمر الذى يوحى بأن للذاكرة الدلالية المن الذي يواداكرة الرضبة episodic memory أماكن مختلفة فى المخ.

و<sup>إذا</sup> استطاع أصحاب الثنائية العصبية النفسية تفسير مثل هذه الحالات <sup>من العجز فى حدود سيكولوجية بشكل محض، لم ينشروا نتائجهم. وعلى <sup>لعكس،</sup> أثبت التتاول الأحيائى للعمليات الواعية واللاواعية الفرض المادى <sup>الفائل</sup> إن الوعى عملية مخ (Place 1956). وهذا الفرض ليس مهما فلسفيا <sup>فط، وإنما</sup> يشكل أيضا أساس البحث عن مؤشرات المخ (أو مقاييس) للوعى <sup>بالإضافة</sup> إلى التقارير الذاتية والمؤشرات السلوكية للحالات الواعية (انظر Seth et al. 2008).</sup>

١١-٦ التناول العلمي العصبي

الكائن الواعى بحالة عقلية فى نفسه يكون فى حالة عقلية معينة. والآن وفقا لعلم الأعصاب الإدراكى، الكائن فى حالة عقلية هو الشيء نفسه مل كون المخ فى حالة معينة (أو بالأحرى يخضع لعمليات من نوع معين).

ومن ثم فإن الوعى الذى جرى التفكير فيه فى علم النفس الكلاسبكى (بلا مخ) بوصفه كائنا، ينظر إليه على نحو أفضل بوصفه من حالات المخ ولهذا السبب نشترط

تعريف 7 وعى الحيوان ب هو فئة كل حالات مخ ب والتى فيها يكون ب واعيا بشعور ما وإدراك حسى أو فكرة فى ب نفسه.

ويفترض معظم أصحاب علم الأعصاب الإدراكى أن أية عملية عقلبة مثل التعرف على وجه، وتحديد صوت، وتذكر حادثة، أو إكمال رسم، تحد مجموعة كبيرة من الخلايا العصبية المجمعة فى تجميعات متخصصة أو وحدات. وأثبتت دراسات التصوير مرارا وتكرارا أن هذا العدد يتزايد مع تعقد المهمة ومستوى وعى العملية.

ومع ذلك من المعروف جيدا أيضا أن الممارسة تختصر المستوى المطلوب للوعى: تأمل القيادة شبه الآلية فى طريق عام، وأداء عمليات حسابية روتينية أو تصحيح بروفات طباعة. ربما يقول عالم الكمبيوتر إنه مع الممارسة تتصلب البرامج تدريجيا فى الأجهزة. وكان أويلر الموسوعى العظيم مصدقا بالقول "قلمى الرصاص يعرف أكثر منى". ولا ينشأ مستوى الوعى إلا فى مواجهة صعوبة وإلا فإننا نتابع بصورة آلية نلقائية، أو هكذا تقريبا كما هو الحال عندما نقرأ نصا محايدا عاطفيا عن موضوع مألوف. والمستوى المتزايد من الوعى لا يكون مطلوبا إلا عن طريق الأشياء الجديدة غير المتوقعة وعن طريق المحاولة المدروسة لصياغة استراتيجيات جديدة تتطلبها مشكلات غير روتينية، مثل البحث عن مصادر معلومات جديدة، ومشكلات جديدة، وتخمينات جديدة أو مناهج جديدة. وتتطلب كل هذه المهام انتباها مركزا كأشد ما يكون التركيز وباعثا قويا بالإضافة إلى تعاون مجموعة من الوحدات القشرية مثل القشرة الحزامية الأمامية raterior. anterior (وبصورة عارضة، يبدو أن هذا هو عضو حل التعارض الإدراكي، كما هو الحال عندما يطلب من المرء أن يقرأ كلمة أحمر المعروضة في أخضر. انظر Botvinick et al.1999).

يقترح ديهينه ونقاش (2001,14) – يحذوان فى ذلك حذو اقتراح ديهينه وكيرسبرج وشانجو (1998) – أن الوعى ينشأ تحت الانتباه : "توسيع الانتباه من أعلى إلى أسفل هو الآلية التى عن طريقها يمكن أن نتحرك العمليات الجزئية مؤقتا وتكون متاحة لمكان عمل شامل [ موقع الذاكرة العاملة ] ومن ثم إلى الوعى". ومع ذلك، يستطيع البشر إنجاز تمييزات معينة، مثل كشف وجوه الرجال من وجوه الإناث، من دون أن يعيروا الموضوع انتباها (انظر 2008).

وعلى العكس، افترض تونونى وفريق العمل أن الوعى إما تكامل قشرى أو سعة قشرية للمعلومات، وخاصة فى المنطقة الجدارية الخلفية Alkire et) (Alkire et ولكن التكامل يتطلب تزامنا متعلقا بالخلايا العصبية، كما اقترح (2008) وأثبت ذلك ولف سنجر (2009) وآخرون فى السنوات الحالية. <sup>(هزا ش</sup>رط واضح لأى شيء مركب: التزامن ضرورى للتكامل، والذى يكون <sup>(بور, ضروريا</sup> لكى يعمل نظام بوصفه وحدة فى جانب ما. وعلى هذا النحو، فإن وحدة العقل – "ربط" العمليات التى تحدث بصورة متزامنة فى أنظمة فرعة مختلفة من المخ – هى على وجه الدقة النظير الوظيفى لوحدة المخ. وقد خس سنجر وريتشله (2009) أن الجهد القشرى البطيء (للترددات بين ١ و٤ هرتز هو الساعى الذى يوصل مناطق متباعدة من القشرة الجديدة).

وبمقتضى أى فرض (الانتباه أو التكامل)، فإن إضعاف الوعى والفَد النهائى المؤقت له الذى يسببه الكحول والحبوب المنومة والتخدير يتطابق مع الإضعاف الواضح تقريبا لتماسك القشرة المخية أو حالتها النظامية. وبالتالى فإن مهمة طبيب التخدير هى فك هذا التكامل ومراقبته، والتأكد من استعادة هذا التكامل فى آخر الأمر.

ويجوز تفسير الوحدة الذاتية (أو الفينومينولوجية) للوعى (تفسيرا مؤقتا) فى حدود الارتباط المتبادل لمجموعة من الوحدات العصبية المتخصصة (أو الدوائر) فى مكان العمل الشامل. والأحداث فى هذا النظام الأعلى ليست تابتة ومجاورة بالضرورة. إنها مرنة وربما تكون متجولة كما اقترح من قبل. وبالتالى فإن "مناسيب مكان العمل تتموج بوصفها. دوائر مخ مختلفة تكون محتشدة مؤقتا وتتفرق بعد ذلك" (Dehaene and Naccache فى الموضع المشار إليه آنفا).

وهذه الفروض لا تفسر الوعى فقط وإنما تفسر العمليات اللاواعبة أيضا: إذ تحدث هذه الفروض فى تجمعات الخلية العصبية التى تظل منعزلة عن "مكان العمل الشامل"، كما هو الحال مع الإدراك الحسى دون الوعى (الرؤية العمياء على وجه الخصوص) والاكتشاف التلقائى للأخطاء المطبعية، والأخطاء النحوية. وتجد المزيد عن هذا بعد حين.

٧-١١ الدور المزدوج للوعى

باستثناء قلة من الفلاسفة مثل دينيت (1991) وماكجن (2004)، يسلم كل شخص تقريبا بأن الوعى يقوم بدورين: مراقبة العمليات العقلية، والتحكم فى الفاعليات العقلية والحركية. ويمكن تخطيط علم الأعصاب الإدراكى بحيث يساير هذا الدور المزدوج للوعى Bunge 1980,176-8; Bunge and Ardila).

تأمل نظاما عصبيا مؤلفا من نظامين فرعيين: ن ووعيه و. وافترض بالإضافة إلى هذا أن هاتين الوحدتين مرتبطتان بروابط من نوعين: ن يثير و أو يكبحه، والذى بدوره إما أن ينشط ن أو يكبحه. انظر شكل ١١\_٣.

شكل ١١–٣ الدور المزدوج للوعى: لوحة أجهزة القياس (ن ← و) وعطة القيادة (و ← ن)

<sup>يرك</sup> لشخص فاعلية فى ن، أو فى عضلة مزودة بأعصاب عن طريق <sup>ن فقط فى</sup> حالة أن ن بثير و، أو و يؤثر فى ن إما عن طريق إثارة ن أو <sup>كمه. وفى</sup> الحالة الأولى، و يراقب ن بطريقة سلبية: استعارة لوحة أجهزة <sup>للباس. وفى</sup> الحالة الثانية، يمارس و تأثيرا سببيا فى ن: استعارة عجلة <sup>للبار.</sup> وبصورة عادية نكون واعين بحوادث عديدة فى الوقت ذاته كما هو <sup>لحال فى</sup> العمل متعدد الجوانب. ومن ثم نفترض أن وعى الحيوان طوال فترة معينة هو فاعلية لنظام من مجموعة هذه الوحدات في و على حين يكون مرتبطا بالنظام العصبي الثاني ن.

والشيء الذى لا سبيل إلى إنكاره أن الهدف من وراء الخطة السابقة هو إثارة دهشة عالم الأعصاب. على سبيل المثال، أثبتت در اسة السلوك الحركى اللاإرادى (غير الواعى) أنه إذا أصبح الشخص واعيا به، لا يحدث هذا إلا بعد أن يكون قد أنجز الحركة - الحقيقة التى سوف تؤيد فرض جيمس لانج إفرض وضعه وليم جيمس وكارل لانج يتعلق بأصل الانفعالات وطبيعتها ]. ولكن هذا لا يسوغ النتيجة القائلة إن الخبرات الواعية هى نتائج لفاعلية المخ بدلا من أن تسببها (Haggard 2005).

وهذا التفسير التنائى غريب جدا أن يأتى من معارض صريح للنتائية. ماذا يمكن أن يكون الوعى وفقا للواحدية إذا لم يكن فاعلية مخ ؟ وبالإضافة إلى ذلك فإن الاكتشافات التجريبية على السلوك الحركى اللاإرادى لا تنسحب بالضرورة على السلوك الإرادى الذى يكون واعيا غالبا وإن كان ليس واعيا ذاتيا بالضرورة. على سبيل المثال، بعد أن قررت بوعى أن أقود بنفسى إلى المنزل، فسوف أسير بنفسى إلى الجراج، وأدير المحرك، وأقود نحو الشارع. ولكن حالما أنخرط فى حركة المرور، أكف عن الانتباه إلى القيادة، وأستعيد التفكير فى مشكلة مفهومية معينة.

هل يمكن أن تكون الآلة واعية؟ نعم حتى نقطة. وبالفعل هناك كثرة من الآلات المزودة بوسائل للقياس وأجهزة قيادة، والتى ربما تعتبر نظائر للإدراك الذاتى والفعل على التوالى. ولكن الآلات تفتقر إلى التلقائية والحرية التى تميز الوعى البشرى: إنها تعمل وفقا للبرنامج الذى حدده المبتكرون لها والتوجيهات البشرية، من دون فهم لما يجرى، ومن دون إمكانية تغيير البرنامج عن عمد. على سبيل المثال، سفينة الفضاء غير المزودة برجال أو ملاحين "تحس" بحالتها اللحظية، وتبحث عن الأهداف وتدمرها وتستطيع حتى أن تكيف مساراتها لعقبات غير متوقعة. ولكنها لا تملك اختيار المهمة، وإنما لا نفعل إلا ما صممت لكى تفعله. وخلاصة القول أن من الممكن تركيب آلات مدركة ذاتيا، ولكن ليست آلات واعية تماما.

على أن قوة العلاقة و ـ ن تتغير على الأرجح خلال الزمان، إما بصورة نلقائية أو كنتيجة لتفاعلات مع الأجزاء الأخرى في الجهاز العصبي. وهذا يفس الحقيقة القائلة\_ كما أشار وليم جيمس\_ إن الوعى يأتي بدرجات، وهو أمَرُ نختبره . يوميا عدما ندخل في النوم على مهل ونستيقظ. وإذا أصبح النظامان منفصلين نماما، نتقطع الخبرة الواعية المناظرة. وهذا يفسر الفقدان الحظي للوعي في نوم عميق أو كنتيجة للارتجاج المخي. ويساعد الفرض أيضا في تفسير الرؤية العمياء، والتعلم اللاواعي، والذاكرة الضمنية، وفقدان الذاكرة العرضية، ونحو نلك. وكل هذه ستكون أعراض الانفصال، ومن ثم تكون مماثلة بصورة أساسية لحالات الحبسة وفقدان الإدراك والعمه الحركي، بالإضافة إلى حالات فقدان الذاكرة، التي وصفها وصفا كلاسيكيا نورمان جيشوند في سيتينيات القرن الماضى. ولكن الانفصال يحدث أيضا عندما يصبح السلوك المكتسب، الواعي في بادئ الأمر ، سلوكا لاو اعيا مع الممارسة.

ويأتي النموذج السابق على خلاف مع وجهة النظر القائلة إن الوعى <sup>فاطية</sup> المشرف الفرد أو "المنفذ المركزى". وهذا الرأى غير متسق مع <sup>مجموعة</sup> شاملة من المعطيات العصبية حول المرضى الذين عانوا من أضرار <sup>فى أى</sup> مركز من مراكز المخ، ومع ذلك احتفظوا بالقدرة على أداء عمليات عقلية لا تتطلب عددا من "الملكات"، وإنما تتطلب أيضا جهدا عقليا وتركيزا، أعنى الوعى. ومع ذلك هناك شك ضئيل فى أن الوعى الذاتى يستقر فى القشرة الجبهية الأمامية، والتى لا تشغل فى البشر أقل من ٢٩% من القشرة الجديدة الكلية. وليس من شك أيضا أن نموذجنا هو نموذج تقريبى فقط ولكنه نموذج يمكن إتمامه بقدر ما نتعلم المزيد عن القشرة الجبهية الأمامية.

وعند هذه المرحلة المبكرة من البحث العلمى فى الوعى، لسنا فى حاجة إلى أن نلزم أنفسنا بأى فرض من الفروض التى ناقشناها للتو، فهناك عدة تخمينات بديلة. ومع ذلك، لكى يوصف أى فرض حول الحالات الواعية بأنه علمى، لا بد من أن يفسرها بوصفها حالات لأنظمة عصبية معينة: إذ لا يوجد عقل بلا مخ أكثر مما توجد ابتسامات بلا وجه. زد على ذلك أن النظرية العلمية أكثر دقة من أى نموذج من النماذج الموجودة، التى هى من نوع التلويح باليد.

هل يجوز أن تساعد نظرية الكم فى وضع نظرية ناضحة عن الوعى كما زعم روجر بنروز وآخرون؟ إن التفسير التقليدى أو تفسير كوبنهاجن لهذه النظرية يوحى بعلاقة جوهرية للكم والوعى، لأنه يقرر أن الوعى يسبب انهيارا أو. إسقاطا لدالة الحالة. ولكن هذه مجرد ملاحظة عابرة، مادامت نظرية لا تتضمن أى متغيرات تدل على خصائص عقلية. وكما أدركنا فى الفصل الثالث، يتم التفكير فى الانهيار المذكور هذه الأيام بوصفه اللااتساق الناتج من التفاعل بين الكوانتون وبيئتها الفيزيائية العيانية، التى ليست فى حاجة إلى أن يضفى عليها مجرب طابعا إنسانيا: إذ إن انهيار دالة الحالة هو عملية فيزيائية بشكل محض.

وكما أن فيزياء الكم لا تتضمن متغيرات سيكولوجية، كذلك علم الأعصاب الإدراكي ليس في حاجة إلى ميكانيكا الكم، لأن وحداته التشريحية، الخلايا المصبية، متشابكة مع بيئتها كأشد ما يكون التشابك. ومن شهدتي إذا كانت أي وحدة منها في وضع أعلى من الحالات متسق في لحظة معينة، فسوف تتفكك ر (تهار) من غير إبطاء بسبب التفاعلات القوية مع النسيج المحيط؛ وبالتالي ، سوف تصبح كل خصائصها حادة، وعلى وجه الخصوص متحررة من "الليقين" أو بلادة الحس الخاصة بالكوانتونات (تذكر الجزء ٣-٢).

ويصح الشيء نفسه بالأحرى بالنسبة لأى أنظمة متعددة الخلايا العصبية قادرة على اختبار عمليات عقلية. ومن ثم فإن مشروع بناء "علم إدراكي كمي" كما اقترح كوينتين سميث (2003) هو موسيقي مقبلة على أفضل الفروض، وخيال متشبث برأيه الخاطئ على أسوأ الفروض، وبالتالي إضاعة للوقت. ومهما يكن من أمر، فإن أى شخص يهتم اهتماما جادا بدمج العلم الإدراكي مع ميكانيكا الكم لا بد من أن يتوقف ليكتب الرموز التي تبدو مثل دوال الحالة (أو الدوال الموجية) ولكنها لا تكون كذلك، لأنها غير جيدة التكوين رياضيا. وفي الحقيقة هي ليست حلولًا لمعادلات شرودنجر بالنسبة لعقد صغيرة قابلة لأداء وظائف عقلية، وإنما مجرد خربشات. وفي حدود علمي حتى الآن، لم يفعل هذا أى شخص بالنسبة لخلية عصبية أو حتى بالنسبة لقطرة صغيرة من <sup>الماء.</sup> ومع ذلك فقد انغمس ستيفن هوكنج في الزعم بأن حرفا معينا يمثل دالة الطلة للكون. وكما يقول الألماني: الورقة متسامحة.

ولا يكتشف علم النفس الأحيائي شيئًا كثيرًا متزايدًا عن الوعي فحسب، وإنما يمكن أن يبدد الأساطير الثنائية أيضا، مثل أسطورة الزومبيات zombies. والزومبي zombie شخص في الفلكور الهاييتي وفلسفة العقل

Ξ,

المعاصرة يقال إنه ميت حي: شخص يبدو مثل شخص حي بمخ عادي، ولكنه يسلك كما تسلك الأجهزة الآلية أو كما يسلك الجولم Golem [ في التراث الديني اليهودي ]، أعنى بلا وعي. وتمسك سول كربكي وفلاسفة آخرون بأن مجرد تخيل وجود الزومبيات يفند الواحدية العصبية النفسية. لقد حث هذا الخيال الجامح على مثابرة أكاديمية ضئيلة: وأنت تجد مقالات كثيرة ومواقع عديدة على الإنترنت للزومبيات (انظر مثلا شالمرز 1996). دعنا نرَ كيف يرد عالم الأعصاب الإدراكي.

إذا كانت الزومبيات لها أمخاخ عادية، فسوف تكون لها خصائص عقلية عادية، لأن الزومبي لا يستطيع أن يملك خصائص الأساس ذاته من دون الخصائص المنبثقة ذاتها. وعلى العكس، إذا كانت الزومبيات لها أمخاخ غير عادية، فسوف تسلك بطريقة غير عادية سرعان ما تكتشف ويعلن أنها ليست أهلا لأن تكون كائنات بشرية. وبالفعل لن تستجيب للأسئلة أو المطالب، وستكون عاجزة عن حل مشكلات نتطلب تخيلا؛ وستكون عاجزة عن الأخذ بزمام المبادرة ووضع الخطط؛ وسوف ترتكب كثيرًا من الأفعال اللااجتماعية من دون ندم؛ ولن تحس بالألم؛ ولن تعانى من اضطر ابات عقلية؛ ولن تحلم أو تهلوس بأنها زومبيات. وبعبارة موجزة، البشر من دون وعي لن يسلكوا مثل الكائنات البشرية. وبالتالي بعيدا عن أن يكذب الواحدية العصبية النفسية، نرى خيال الزومبي يوضحها.

دعنا نكتب في النهاية كلمات قليلة عن العمليات غير الواقعية. عالجت كل مدارس علم النفس الكلاسيكي تقريبا العمليات الواعية. وحاز بافلوف جائزة نوبل لافتتاح الدراسة التجريبية للسلوك الآلى، غير المشروط والمكتسب معا. وحصل فرويد المعاصر القريب منه على جائزة جوته لصياغة حكايات فظيعة عن اللاشعور - التجسيد للحالات الشعورية. وعلى حين أدرك فرويد الأهداف الغفية حتى فى الوقائع الانفعالية مثل ارتباط الطفل بالأب والأم، فإن أصحاب علم الأعصاب الإدراكى فى الوقت الحاضر يكشفون الغطاء عن الآليات العصبية لصور السلوك غير الواعية بالإضافة إلى صور السلوك المدروسة. ويدرسون كذلك التنظيم الآلى لصور السلوك غير الواعية بالإضافة إلى صور السلوك المدروسة. ويدرسون كذلك التنظيم الآلى للسلوك والانفعال، كما هو لدال عندما يواصل المرء السعى نحو هدف، أو يمتع عن الصياح بغضب

وعمل بافلوف ملائم لمشكلة عصبية مراوغة ألا وهى مشكلة التحقق مما إذا كان ضحية حادثة المخ، الذى اصطدم باللاوعى، فى حالة خاملة لا تلغى، وبالتالى لا يكون جديرا بالحفاظ على نظام إعالة الحياة. والاختبار المعقول جدا هو ما يسمى إشراط الأثر لاستجابة فتح العين، والذى يكمن فى تعلم ربط نغمة بنفث الهواء فى العين. والقدرة على تعلم هذه الحيلة البسيطة تعد رلبلا على حالة واعية عند الحد الأدنى، ومن ثم المتنبئ الموثوق بالشفاء رلبلا على حالة واعية عند الحد الأدنى، ومن ثم المتنبئ الموثوق بالشفاء

<sup>11-٨</sup> النفس نتحدد الشخصية عادة بالوعى. ومعنى هذا أن الشخص يعرف بوصفه <sup>كلنا فالر</sup>ا على أن يكون فى حالات واعية. وأؤكد أن هذا تعريف محدود <sup>جرا،</sup> لأنه بحرم الأطفال الرضع والأفراد الذين بلغوا سن الشيخوخة، <sup>ربالأحرى</sup> الحيوانات غير البشرية من صفة الشخصية. وهذا الإقصاء لا <sup>يقى مع</sup> الممارسة الشائعة لنسبة سمات شخصية مختلفة للأطفال الرضع والأفراد في سن الشيخوخة، بالإضافة إلى القرود العليا، والنسانيس، والكلاب، والقطط، وحيوانات أخرى.

ويعرف أى شخص تعامل مع الحيوانات أن بعض أعضاء أى نوع فقارى أعلى يكون فضوليا، وذكيا، وقابلا للتعلم، ويميل إلى العيش فى جماعة، ومازحا، وحنونا، أو نهما أكثر من أعضاء آخرين. ومعنى هذا أن هذه الحيوانات لها شخصيات مختلفة، ومن ثم هى أشخاص أولا، وإن كانت ليست أشخاصا بشريين بالضرورة. وبناء عليه أقترح هذا التعريف البديل: الشخص حيوان له عقل، أعنى قابلا لامتلاك عمليات عقلية. وليس كل الوقت بطبيعة الحال: فنحن لا نتتازل عن ذواتنا ونكف عن أن نكون أشخاصا عن السكر أو فى نوم عميق، أو تحت تخدير كلى. والشيء المحقق أن الأشخاص، شأنهم فى ذلك شأن كل الأشياء العينية، دائما فى حالة تغير مستمر، ولكنهم لا يفقدون ذواتهم إلا عند موت المخ: عندما لا يكون فى مقدورهم امتلاك حياة عقلية.

والمشكلة الإضافية لتعيين النوع الحيوانى بقدرات عقلية تركت على نحو جيد لعلماء السلوك الحيوانى وعلماء فسيولوجيا الحيوان. ولا يوجد إجماع على هذه المسألة، وذلك إلى حد ما بسبب الاستخفاف الدينى والمثالى بالحيوانات غير البشرية، وإلى حد ما بسبب الصعوبة فى نسبة الخاصة العقلية mentality على أساس مؤشرات سلوكية بصورة محضة. ومع ذلك هناك ميل إلى نسبة العقول إلى كل الفقاريات العليا أعنى الثدييات والطيور

ويعتبر معظم فلاسفة العقل على الأرجح أن كل ما سبق إما خاطئ أو غير ملائم للمشكلة الفلسفية لصفة الشخص، والتي يعتبرون أنها صعبة جدا أو حتى غير قابلة للحل. ولكن هذه مشكلة عادية بالنسبة لصاحب الواحدية العصبية النفسية لأنه يتناول الشخص الكامل، جسمه ووظائفه كنل، وبالتالى لا يتساعل ماعسى أن تكون "الصلة" بين العقل والجسم، على نحو أكثر مما يتساعل العالم المختص بالقلب عن "الصلة" بين القلب وانقباضاته.

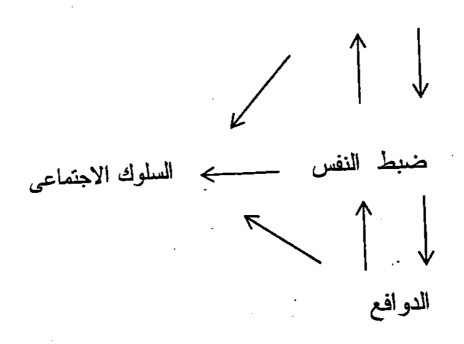
ومع ذلك هذاك استثناء بارز: إذ يعتقد عالم الأعصاب رودلفو ليناس ومع ذلك هذاك استثناء بارز: إذ يعتقد عالم الأعصاب رودلفو ليناس (2001,128) أن النفس غير واقعية: إنها "بناء مهم ومفيد للغاية، ومتجه ذاتى معقد. إنها لا توجد إلا بوصفها كائنا محسوبا". وهذه العبارة عن المتجه الذاتى غير معقولة، لأنه لا توجد متجهات ذاتية فى ذاتها: فكل متجه ذاتى برتبط بمؤثر أو آخر. وحتى هذا الموضوع الرياضى ليس هو المذكور فى النص. وبالإضافة إلى ذلك، فإن الدعوى القائلة إن الذوات مجردة تتلاشى النص. وبالإضافة إلى ذلك، فإن الدعوى القائلة إن الذوات مجردة تتلاشى إذا أخبرنى رودلفو: أنا ذاهب الآن لإدخال قطب كهربائى مجهرى فى هذه الخلية العصبية"، يجوز أن اترجم هذه الجملة إلى "رودلفو على وشك أن يدخل قطبا كهربائيا مجهريا فى هذه الخلية العصبية". وسوف أنكلم عن رودلفو نفسه يمارس شيئا بنفسه، ولا أتكلم عن يديه فقط، ولا عن مجرد مخه، ودع عنك الكلام عن شخص آخر.

ولا يتألم المادى على ما إذا كان جسما أو عقلا، أو مركبا من العقل والجسم. فهو يعرف أنه حيوان مزود بمخ قادر على ملاقاة حوادث عقلية ومعاناتها. ويعرف أيضا أنه سيفقد ذاته عندما يفقد مخه. وهذا هو السبب فى أنه يعرف أنه سوف يفوته حضور جنازته. وهذه المرة نجد أن تعبير "جثمان المبت" المستخدم فى حالات النعى الدينى للدلالة على الجثث تعبير صحيح. ولكن الأديان مخطئة عندما تبالغ فى تقدير الوفاة الطبيعية مادامت هى مجرد نهاية الحياة. ومع ذلك دعنا نعد إلى موضوع أكثر مرحا وأقل نفاهة. والمسألة غير التافهة التى تمثل موضوعا لبحث تجريبى متطور هى مشكلة اكتشاف مراحل تطور الشخصية، وعلى وجه الخصوص عند أى س يصبح الطفل واعيا ذاتيا ويبدأ فى نسبة العقول إلى الكائنات الأخرى. (والنتيجة التمهيدية: عند سن الخامسة تقريبا)، وإذا أخذنا بعين الاعتبار القدرة اللغوية المحدودة للطفل الصغير، فإن هذا البحث يتطلب براعة غير عادية فى التصميم التجريبى. (وعلى خلاف المنهج العلمى، الذى يكون عاما، التكنيكات العلمية تكون محددة الموضوع. وأنت ترى معى مرة أخرى أن الأنطولوجيا تسبق الإبستمولوجيا. تذكر الجزء ا-٥).

عندما نكبر نكتسب معرفة عن ذواتنا والآخرين، وتستخدم المعرفة من هذين النوعين فى الطريقة التى نتعامل بها مع الآخرين. وما لم نبذل جهدا فى ضبط النفس، فمن المؤكد أننا نوقع أنفسنا فى مشكلة. ويكتسب ضبط النفس بصورة عادية من خلال الخبرة والتأمل الذاتى. ولكن لن يتحقق ضبط النفس إذا كان عضو التنظيم الاجتماعى، أعنى القشرة الجبهية الحجاجية وهذا الأمر معروف منذ أكثر من قرن عندما اكتسبت حالة فينياس جيج شهرة واسعة: فقد عانى من تدهور جذرى فى السلوك الاجتماعى بعد أن أصاب قضيب من الحديد هذا الجزء من المخ على وجه الدقة. وربما كانت هذه الحادثة سببا فى نشأة علم الأعصاب الإدراكى، ولم تمثل شيئا للتصور الفلسفى المسبق المسيطر فى ذلك الوقت، والقائل إن العلوم الطبيعية والاجتماعية تفصل بينهما فجوة لاسبيل إلى سدها.

ومع ذلك ليست الدوافع وضبط النفس هى وحبدها العوامل المحددة للسلوك الاجتماعى: إذ إن الروابط الاجتماعية مهمة، وأحيانا تتغلب على ضبط النفس، كما فى حالة سلوك أعضاء الجماعات المرتبطة ارتباطا وثيقا. مثل العصابات الإجرامية. وفى الحقيقة يبدو أن المعطيات (مثلا Wright et هذا الإجرامي ينشأ من النسقى القائل إن السلوك الإجرامي ينشأ من اتحاد ضبط النفس الضعيف أو الأخلاقية (الفردية) مسع السروابط والظروف الاجتماعية (الكلية). ويوجز المخطط التالي وجهة نظرنا النسقية في السلوك الاجتماعي البشري.

الروابط الاجتماعية



فى نهاية هذا الجزء، نقول إن التناول الاجتماعى الأحيائى للعقل يوحى بأن المشكلة الفلسفية عن النفس تضخمت تضخما زائفا بفصل العقل عن مخه والبيئة الاجتماعية للمخ معا. والعلم لا يدرس "النفس ومخها" كما يرى الكتاب الشائع الذى وضعه بوبر وإكلس (1977). والصواب أن العلم يكتشف "المخ المضمن اجتماعيا ونفسه". وأحد الأسباب لهذا العكس هو أن الحوادث العقلية هى حوادث المخ، متلما أن الهضم عملية فى الأحشاء، والمشى هو الوظيفة المحدة للأرجل. والسبب الآخر هو أن الأمخاخ بلا عقول تسبق الأمخاخ العاقلة فى النمو وفى التطور معا: فنحن نولد بأمخاخ غير منقفة تحقق او تكتسب، فى بيئات ملائمة، ملكات عقلية تختلف من نوع حيوانى إلى النوع التالى. وتسمى عملية بناء العقل هذه "التعلم"، وتجرى تحت تحكم مزدوج : تحكم فى النفس والمحيط الاجتماعى المباشر للمرء.

## 11-9 الإرادة الحرة

أنا أفعل شيئا بإرادتى الحرة إذا كان فى استطاعتى أن أختار إما أن أفعله أو لا أفعله، واذا كان هذا القرار ليس مفروضا على من الظروف. خذ مثلا، أنا أكتب هذه الجملة لأننى أريد أن أكتبها، وليس لأن أى شخص أمرنى بذلك. وأنا أمارس الإرادة الحرة فى كل مرة أقوم فيها باختيار بين البدائل، ومن باب أولى عندما أبتكر اختيارا جديدا. زد على ذلك أننى أفترض أن الشيء نفسه صحيح بالنسبة لكل البالغين من البشر حتى أولئك الذين يخضعون للحبس، لأنهم يستطيعون جر أقدامهم، والاحتيال أو التمرد، وإن كانوا يعرضون أنفسهم للخطر. ومن المعروف جيدا أن قواعد السلوك تفترض مسبقا الإرادة الحرة. على سبيل المثال، عادة ما يتم العفو عن الجنود عند ارتكاب جرائم الحرب إذا ارتكبوها بمقتضى أو امر صارمة.

وعلاوة على ذلك، أغامر باقتراح أن الفقاريات العليا الأخرى نتمتع أيضا بدرجة معتدلة من الإرادة الحرة، كما هو الحال عندما نتعامل الحيوانات البرية مع مشكلات جديدة بطرائق جديدة، أو تفر الحيوانات الأليفة أو تعصي أمرا. ومهما يكن من أمر، على حد تعبير نيقولاس ريشر ,2009 (ix فإن "انبثاق الإرادة الحرة هو أحد الأمجاد المتوجة للتطور". نعم يملك التطور إلى حد ما عملية تحرر: عملية اعتماد متناقص على البيئة (بمقتضى التطور إلى حد ما عملية تحرر: عملية اعتماد متناقص على البيئة (بمقتضى تحسينات فى الاتزان البدنى) وتمكين متزايد (قدرة على الفعل)، وبمقتضى تحسينات المخ واستعمالاته الاجتماعية.

ومع ذلك اعتبرت الإرادة الحرة وهما بصفة عامة، ليس فقط من قبل الطبيعيين من الفلاسفة مثل سبينوزا ودى هولباخ، بل وأيضا من جانب علماء مثل لابلاس وسكنر . والحجة الرائجة إلى حد بعيد ضد الإرادة الحرة هى الحجة من الحتمية determinism الكلاسيكية أو حتمية لابلاس وتقول: إن حالة شخص فى أى وقت هى نتيجة لكل الأسباب فى الشخص وبيئته، وبالفعل الكون كله فى أزمنة سابقة . وتبعا لذلك سوف يفتقر الشخص إلى روح المبادرة إلى درجة أنه لن يستطيع أن يتحكم فى نفسه، ولذلك لا يستطيع أن يظل مسئولا عن أفعاله الخاصية . ومن ثم فإن المحسنين والمجرمين سوف يستوون، لأنهم سيكونون نتاجا لبيئاتهم . وبالتالى لن نكافئ الأفعال الخيرة ولن ينعقب الأفعال الشريرة.

وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فقُل إن الطبيعى الذى ينكر الإرادة الحرة يحاول أن يبرهن على الأرجح، بنغمة سلوكية، على أن المخ هو العبد البيئته، وبالتالى لا يمكن أن يساعد فى اتخاذ القرارات التى يتخذها: وسوف تكون كل هذه القرارات مقيدة بالمثير. وهذا هو ما كان يدرسه علم الأعصاب الكلاسيكى وعلم النفس السلوكى (أو المثير الاستجابة). ولكننا نعرف منذ فترة قصيرة أن هذا الرأى خاطئ، وأن المخ ناشط كل الوقت، حتى خلال النوم، وأن معظم فاعلياتنا تلقائية أو متولدة ذاتيا بدلا من أن تكون استجابات الشر، عزر معظم فاعلياتنا مقائية أو متولدة ذاتيا بدلا من أن تكون استجابات من ميزانية طاقته لمعاملاته مع العالم الخارجى (تذكر الجزء ٩-٢). ونحن نعرف أيضا أن ضبط النفس الذى هو شرط ضرورى للإراء الحرة، هو وظيفة قابلة للتعلم للقشرة الجبهية الأمامية prefrontal cortex ، وهى أحدث منطقة من ناحية التطور النوعى. ولذلك فإن الناس الذين يصابون بأذى خطير فى هذه المنطقة من الدماغ يفتقرون إلى الإرادة الحرة: إنه. يخضعون لسيطرة المثيرات التى تؤثر فيهم. وبالتالى فإن إزالة أو فصل أجزاء مهمة من النسيج العصبى فى القشرة الجبهية الأمامية يسبب "أعراض الاعتماد البيئى" وهو اضطراب لا سبيل إلى إلغائه. ومع ذلك، فإن الحتمية الذاتية sla ملائمامية، وإنما هى خاصية مادة على كل المستويات: تذكر حالات القصور الذاتى، النتظيم الذاتي، وابتعان الضوء التلقائى والنشاط الإشعاعى (الفصلان الثاني والثالث).

وختاما، فإن الحرية السلبية (أو الحرية من كل القيود) لا يمكن أن تكون تامة، لأننا نقذف دائما من قبل بيئتنا الطبيعية والاجتماعية. ولكن الحرية الإيجابية أو الحرية إلى freedom to (حرية الفعل) ممكنة ومتوافقة مع الحتمية؛ والسبب هو أنه لكى نمارسها نستعمل مناطق الاختيار ندينا (فى الفصوص الجبهية والقشرة الجدارية الخلفية). على سبيل المثال، السجين السياسى الذى يخير بين الكشف عن أسماء رفاقه فى الحزب أو أن يعلم رميا بالرصاص، محروم بالتأكيد من الحرية السلبية. ولكنه يستطيع أن يمارس إرادته الحرة لإنجاز حريته الإيجابية: يفضل الموت على إفشاء سر يستمتعوا بهذه الحرية لأن مركز الإرادة الرئيس لديهم أفضل بشكل جراحى من بقية المخ. وفى الختام، هناك حرية إلى لأن السببية تكون بالنسبة لشيء من بقية المخ. وفى الختام، هناك حرية إلى لأن السببية تكون بالنسبة لشي واقعى، ولن توجد حرية سلبية في عالم تحكمه المصادفة (Bunge 1959a). وتسمى هذه الوجهة من النظر التوافقية compatibilism.

وعلى العكس، ترى المثالية أن النفس لامادية ومن ثم تكون بعيدة عن وعلى العكس، ترى المثالية أن النفس لامادية ومن ثم تكون بعيدة عن لما اليارات السببية، وبالتالى ربما تدبر نفسها أو حتى توجه الجسم. وتتفق المادية الانبثاقية فى الرأى مع استثناء أنها تستبدل "المخ" بالنفس. وبمقتضى هذه الصورة من المادية يحتفظ الشخص بروح المبادرة والمسئولية الأخلاقية التى نسبتها إليه المثالية بشكل تقليدى. ومع ذلك تكف دعوى الإرادة الحرة عن أن تكون معتقدا، لتصبح فرضا قابلا للاختبار من الناحية التجريبية. وبالفعل يمكن تبديل قرارات الشخص عن طريق العبث بمخه بطرق معينة الشرة الجدارية الخلفية فى مخه بطريقة كهربائية (انظر مثلا العبهية أو القشرة الجدارية الخلفية فى مخه بطريقة كهربائية (انظر مثلا العوم العبقى أو القشرة الجدارية الخلفية فى مخه بطريقة كهربائية (انظر مثلا العقلى أو القشرة العديك المادة من دون إنفاق طاقة.

وكان هب (1980) أحد علماء النفس التجريبيين الأفذاذ الذين فكروا فى أن مشكلة الإرادة الجرة يمكن در استها بطريقة علمية، لأن الفعل الحر ينشأ فى فاعلية مخ تلقائية (أو غير مقيدة بالمثير). وأثبتت تجاربه الخاصة بالحرمان الحسى على عكس معتقد المثير الاستجابة - أن المخ الحى يكون ناشطا باسترار. ولكن الحرية بطبيعة الحال ليست كاملة أبدا، لأن هناك قيودا أخلاقية مفروضة ذاتيا. ونحن جميعا نخضع لقيود وضغوط طبيعية ولجتماعية. ومن بين القيود الاجتماعية القيود التى نقبلها بحرية عوضا عن حق الاستراك فى شبكات اجتماعية تحمى مصالحنا. وبالإضافة إلى ذلك، فإن الحرية الإيجابية سوف تؤدى إلى فعل غير فعال أو حتى فاسد ما لم نكن مصحوبة بالمعرفة والضمير الأخلاقى المطلوب للرغبة فى فعل الشيء الصحيح.

ومنذ أيام هب، والاختيار الحر يدرس فى المعمل، ليس على البشر فقط وإنما على القرود أيضا. على سبيل المثال، درس بيجان والعاملون معه (2008) فاعلية المخ للقرود التى تقوم باختيارات حرة، بالإضافة إلى اختيارات مدربة. فقد دربوا القرود على الوصول إلى أهداف بصرية من أجل المكافأة بالعصير بطريقتين. في مهمة تم تدريب الحيوانات للبحث بتسلسل ثابت؛ وفى مهمة أخرى اختاروا التسلسل. وتم تسجيل اشتعال الخلية العصبية فى منطقتين من المخ: القشرة الجبهة الأمامية و القشرة الجدارية الخلية. وتبين أن المنطقتين معا ناشطتان خلال المهمتين معا. ولكن هذا الاتساق بينهما يكون قويا جدا خلال البحث الحر. وعلى هذا النحو، ربما يعتبر هذا الاختلاف فى الشدة مؤشرا فسيولوجيا لدرجة الإرادة الحرة.

ودعنا الآن نلق نظرة خاطفة على أخلاق الإرادة الحرة. والمشكلة المركزية في هذا المجال هى المسئولية واللوم المناظر. وربما يقال إن شخصا يكون مسئولا فى المقام الأول عن س فقط إذا كان يتمتع بإرادة حرة، ويعرف كيف يتعامل مع س، ويعهد إليه أمر س. وإذا افتقد أى شرط من هذه الشروط الثلاثة، لا يمكن أن يقع اللوم على الشخص الذى نتحدث عنه عندما يحدث خطأ بخصوص س خلال مراقبته. وهذا هو السبب فى أنه من الحماقة أن نأتمن الأطفال الصغار، والمعاق عقليا، وغير الماهر على مسئوليات تقيلة. والحقيقة أن كل شخص يعرف هذا، وهو دليل على التخمين بأن الإرادة الحرة مسلم بها عادة في الحياة الواقعية. وحتى من جانب علماء النفس والفلاسفة الذين ينكرونها على الورق.

هل الإرادة الحرة مقصورة على البــشر؟ نــشر انتــان مــن علمــاء الرياضيات المشهورين حديثًا ما أطلق عليه اسـم "نظريـة الإرادة الحـرة القوية". وهذه النظرية "تقرر، على وجه التقريب، أنه إذا كنا نحن البشر نملك إرادة حرة، فإن الجسيمات الأولية تملك بالفعل نصيبها المصغير من هذه البضاعة النفيسة" (Conway and Kochen 2009).

وربما يظن القارئ أن كونوى وكوتشين قد وجدا جسرا بين علم المركز الافتراضي للإرادة الحرة، أعنى قشرتنا الجبهية الأمامية من جهة، ونظريــة الكم من جهة أخرى. لا، إذ يركز كونوي وكوتشين على جانب معروف من المادة الكمية ألا وهو أن بعض خصائصها لا تتحدد تماما عن طريق ماضيها المباشر ومحيطها. وهذا معروف منذ قرن تقريبا. ويكفى أن نتذكر النــشاط الإشعاعي، وقياس اللف، وتجارب الاستطارة (التشتت) التي لا تحصبي حيث الجسيمات الساقطة الموجهة إلى هدف في الاتجاه ذاته وبالسرعة ذاتها سوف تنهى في أماكن مختلفة. (وفي الحالة الأخيرة يحسب الفيزيائيون احتمال أن الجسيم الساقط سيكون منحرفا على زاوية مجسمة معينة).

والمثال الشائع هو مثال عن إلكترون يتحرك في مجــال مغناطيـسي، وربما ينتهي مع احتمالات متساوية، مع لف إما متواز مع المجال الخارجي <sup>أو عير</sup> متواز معه. ويزعم المؤلفان أن هذا يشكل دليلا على أن الجسيم "حر ني أن يختار" أى اتجاه. (وبالفعل يقوم المؤلفان بتحليل قياس معقد جدا على <sup>جسيم ا</sup> اللف، ولكن الفكرة الأساسية واحدة). وتصف الغالبية العظمى مــن الفيزيائيين هذه النتائج في حدود فيزيائية على نحو صارم؛ وربما يخفق الطلاب في الامتحان إذا انغمسوا في التشبيه anthropomorphism [ مـــذهب

يفسر سلوك وظواهر الطبيعة بالطريقة التى يفسر بها سلوك البشر] وزعموا، كما زعم كونوى وكوتشين، أن "الكون بحكم التعريف اتخذ قرارا حرا". وفى الحقيقة إن الإرادة الحرة بحكم التعريف هى "القدرة على العمل على هوى المرء الخاص"، والأشخاص وحدهم فى حالة واعية يملكون هذه القدرة. ومع ذلك فالإرادة الحرة لا تصبح حرة، وإنما تستلزم إنفاق طاقة. ومن شم إذا اعتبر كونوى وكوتشين الجسيم حر الإرادة بصورة جادة، فسوف يقومان بإخبارنا بأى جزء من (مؤثر الطاقة) الهاملتونيان [ نسبة إلى هاملتون ] فى جسيمهما يناظر إرادته الحرة.

ترى ماذا عسى أن تكون مصادر الزعم المتهور من كونوى وكونشين؟ أظن أن له مصدرين: اللغة غير المتقنة وتفسير كوبنهاجن لنظرية الكم. وحدد المتهم الأول هيئته عندما نسب المؤلفان اللاتحديد الكمى إلى الإرادة الحرة لجسيمات أساسية. وظهر أيضا في التنبيه (المرجع المذكور: 228) بأنهما سوف يستعملان الكلمات "خاصية" و "حادثة" و "معلومات" على نحو قابل للتبادل تقريبا، مع أنها تدل على مقولات أنطولوجية مختلفة اختلافا جذريا. وبالفعل حتى عنوان مقالهما "نظرية الإرادة الحرة القوية" هو عنوان غير متقن: ما الذى يوصف "بالقوية" الإرادة الحرة أم النظرية؟

ومن الواضح أن كونوى وكونشين يعتقان بصورة غير نقدية تفسير كوبنهاجن. والشيء المحقق أنهما يركزان على وجه الحصر على مواقف تجريبية، كما لو كانت نظرية الكم لا يتم التمسك بها إلا في المختبر، على حين أنها تستعمل في الحقيقة لتفسير العمليات غير المتاحة تجريبيا مثل التفاعلات النووية التي تحدث في النجوم. ويغفل المؤيديون لتفسير كوبنهاجن عن هذه المقبقة ويزعمون - وهم يتبعون فى ذلك خط باركلي وهيسوم وكسانط ومساخ ودائرة فيينا - أن "المجرب يستحضر فى ذهنه ظاهرة كمية" كمسا قسال ليسو روزنفيلد ذات مرة. وعلى حين يكون المجرب حرا بالفعل فى أن يحاول قيساس ما يريد (أو ما يمكن أن يتحمل بحثه)، لكى يكون ناجحا يتعين عليه أن يخسصع لقوانين الطبيعة. (وهكذا كان سبينوز ا على حق بالنسبة لهذه الحالة الجزئية جدا: تكمن حرية المجرب فى معرفة قوانين الطبيعة الملائمة. وإذا لم يعرفها، فان قصارى ما يمكن أن يفعله هو أن يلعب لعبة المحاولة والخطأ.

ولكى يختبر المرء بصورة جادة الزعم بأن حرية المجرب سوف تستلزم حرية الكوانتون، سوف يحتاج إلى موضوعين غائبين من المقال موضوع الحيث: (أ) نظرية الإرادة الحرة وصيغة الجسر بينها وبين نظرية الكم، و (ب) استعداد المجربين لأن يكونوا محجوزين داخل جهاز تصوير بالرنين المغناطيسى، مع ربط أمخاخهم سلكيا بوسيلة قياس. والشيء الذى يدعو إلى الأسف أن المؤلفين لم يقدما اقتراحات حول أى موضوع. ولم نجد لهما قولا فى كيف تدبر الكوانتونات أمرها فى غياب المجربين، وقبل ظهور الباش على وجه الخصوص.

ومع ذلك هناك تفنيد بسيط وهين لنظرية كونوى \_ كونشين، أعنى هذا. الإرادة الحرة هى القدرة على فعل ما يريده المرء، والإرادة والقرار وظائف للقشرة الجبهية الأمامية للإنسان (أو الحيوان الفقارى الأعلى). ومن حيث هو كذلك، هذه الوظائف هى طريقة نتجاوز إمكانية الأشياء بلا منه، مثل الجسيمات الأولية، والذرات، أو حتى الخلايا العصبية الفردية. لماذا نرد بعنف هكذا على اثنين من علماء الرياضيات؟ ليس لكى نعمى الفيزياء من نزعة سرية، وإنما لنبر هن على حقيقة الإرادة الحرة البسشرية. وبالفعل "نظرية" كونوى وكوتشين شرطية فى الصيغة "إذا كانت ق، كان كان والفعل "نظرية" كونوى وكوتشين شرطية فى الصيغة أذا كانت ق، كان ك". والآن ما دامت ك كاذبة بوضوح، فإن ق كاذبة أيضا. ومعنى هذا أن إذا سلمنا "بالنظرية" المذكورة، فلا بد من أن نستنتج أننا نفتقر إلى الإرادة الحرة. ولست على استعداد لأن أنتازل عن هذا الامتياز البشرى. ومنذ سستة عقود خلت، سألت رئيس البوليس السياسى الأرجنتينى عن وثاني الهوية، فأخبرنى أننى سوف أحصل عليها إذا وقعت على إذن بتفتيش منزلى. وعنما رفضت أن أفعل ذلك، سألنى لماذا، وكان جوابى: "لأننى أريد أن أحستفظ بإرادتى الحرة". ولندع القارئ يتخيل النتيجة.

وفي الختام، هناك نقطة سياسية واضحة ألا وهـ أن الإرادة الحرة ضرورية وليست كافية للاستمتاع بالحريات المدنية. ويمكن ممارسـة هـذه الحريات تحت نظام اجتماعى ليبرالى، حيث تقهم كلمـة ليبرالـى بـالمعنى الواسع وليس بالمعنى الاقتصادى الضيق الذى يقصده الليبراليـون الجـدد، الذين لا يهتمون إلا بمشروع حر. والنظام الاجتماعى العادل سـيجعل مـن الممكن أن يستمتع كل شخص تقريبا بإرادته الحرة، مع شرط مل بأنها لـن تقيد حرية شخص آخر. ولكن هذا التفويض العام تقريبا لا يمكن تحقيقه فـى مجتمع مقسم جدا، حيث تحتكر الأقلية القوة، سواء كانت اقتصادية أو سياسية أو ثقافية (2009). وعلى هذا النحو تكون مشكلة الإرادة الحرة مهمـة في السياسة مثلما هي مهمة في الأخلاق وفي اللاهوت.

١٠-١١ التفسير بالعل وبالأسباب

إن المعتقد الذى تفضله الفلسفة الكانطية الجديدة بخصوص مما هو اجتماعي يقول على حين تفسر العلوم الطبيعية الوقائع فى حدود العلل، فمان الوقائع الاجتماعية لا يمكن تفسير ها إلاً عن طريق الأسباب. والسبب فى هذا الاختلاف هو أن الوقائع الاجتماعية، على خلاف الوقائع الطبيعية، سمتكون تقافية أو أخلاقية أو روحية بشكل بارز \_ ولذلك تماتى الكلمات المحمدة تقريفي و أخلاق ي و روحية بشكل بارز . والذلك تماتى الكلمات المحمدة الفر مثلا 806 Jithey 1959; Putnam 1978).

وهناك مشكلتان على الأقل مع هذه الدعوى؛ المشكلة الأولى هى أنهما نهمل المشاعر والانفعالات، كما هو الحال عندما يقول المرء إن الشركاء فى شركة يشعرون لأن المستثمرين خافوا من أن الشركة سوف تكون الصحية شركة يشعرون لأن المستثمرين خافوا من أن الشركة سوف تكون الصحية لسلطة عدائية أو لأنهم سمعوا إشاعة مرعبة تبين فى نهاية الأمر أنها كاذبة. والاعتراض الثانى على الدعوى موضوع الحديث هو أنها تركز على أفعال اجتماعية تتشأ من قرارات مدروسة، وبالتالى تهمل الحقيقة القائلة إن كثيرا اجتماعية تتشأ من قرارات مدروسة، وبالتالى تهمل الحقيقة القائلة إن كثيرا من الأحداث الاجتماعية العيانية هى نتيجة لأحداث تتجاوز حكمنا، مثل الكوارث الطبيعية والأوبئة. والأمثلة البارزة هى الانفجار البركانى الذى دمر بومبى، والطاعون الأسود، والعاصفة التى أغرقت الأرمادا الإسبانية وبالتالى أبقن على إنجلترا فى عصر إليزابيث الأولى، والعواصف الرملية التى تهدد بكين حاليا.

على أن الكوارث الطبيعية لا تكون وحدها العلــل المــؤثرة اجتماعيــا <sup>فصب من</sup> دون أسباب ملازمة. ومعظم أخطاء مجتمعاتنا الصناعية لا تكون مرغوبة من أى شخص. على سبيل المثال، لا يريد أحد أن يحدث تسضخ مالى، وبطالة، أو دورات تجارية: فهى ملازمة للرأسمالية ولا يمكن تلطيفها إلا بتنظيمات دقيقة وبرامج اجتماعية قوية مثل التى أقامها البرنامج الجدير [ الذى وضعه الرئيس الأمريكي فرانكلين روز فلت للإنعساش الاقتصادى والإصلاح الاجتماعى فى العقد الرابع من القرن العشرين ].

والاعتراض الثالث على القسمة الثنائية العلة/ السبب هـو أن اقتراح سبب، من وجهة نظر علمية عصبية، يعادل إثارة عملية سببية فى القـشرة الجبهية الأمامية. تأمل الموقف المألوف التالى: يمسك المرء بسارق، وعنما يطلب من اللص أن يفسر فعله، يأتي الجواب: لقد فقـدت وظيفتـى بـسبب الركود الاقتصادى الحالى، ومادام من واجبى إطعام أسرتى، كنت مـضطرا إلى السرقة، وهذه السلسلة من الأسباب يجوز أن نترجمها بـدورها إلـى السلسلة العلية التالية: حدث بيئى ب عمليات ترو وقرار فى القشرة الجبهية الأمامية ب القشرة الحركية ب فعل السرقة.

وأنت ترى إذن، من وجهة نظر علم الأعصاب الإدراكى، أن أسباب الفعل هى علل فعالة. ومن ثم نتشأ القسمة النثائية السبب/ العلة من نثائية النفسى/ العصبى، التى هى سطحية أنطولوجيا. وبطبيعة الحال، ربما يميز المرء الأسباب من العال، وذلك لأغراض تحليلية، وعلى وجه الخصوص من أجل تقويم مزايا ونقائص الأسباب البديلة للشروع فى عمل ما. ولكن التمييز ليس فى حاجة إلى أن يستلزم انفصالا، وذلك لسبب بسيط وهو أنه لا توجد أسباب متحررة من الجسد ولا أفعال متحررة من الفاعل. وربما ندعى فقط أنها توجد ولا بد من أن يؤثر التفكير السابق فى نظرية الفعل، وهى فسرع مسن الفلسفة العملية التى بقيت عند مرحلة بدائية إلى حد ما لأن نتاولها جاء مسن زاوية لغوية، على حين أن المطلوب فى هذا الفرع هسو (الأعمسال ولسيس الكلمات) res, non verba.

## ملاحظات ختامية

تعرف الإبستمولوجيا تقليديا بوصفها الدراسة الفلسفية للمعرفة. وتفهم المعرفة بدورها عادة بوصفها المحصلة أو الحالسة النهائيسة لسلإدراك، أو المعرفة وهى قيد الإعداد. ويمكن دراسة الإدراك إما بطريقة سيكولوجية أو بطريقة علمية عصبية. والدراسات الرائدة عند جان بياجيه على الطريقة التى يكتسب بها الطفل مفاهيم أساسية معينة تنتمى إلى التقليد الكلاسيكى الأفضل وهو النقليد الذى أهمل المخ.

على أن النتاول العلمي العصبى للإدراك كان لا بد له مـن أن يجـذب أولئك الذين طالبوا بتطبيع الإبستمولوجيا مثل كواين. ولكن المطالبة بتطبيـع الإستمولوجيا بطبيعة الحال أيسر ومن ثم أكثر رواجا من العمل فـى هـذا المشروع وبحث الإدراك بوصفه عملية فى مخ مستغرق فى محيط اجتماعى.

وهذا الولع بالملاحظات القائمة على الوعد، بالإضافة إلى استمرار التنائية النفسية العصبية، يساعد على تفسير خلفية علم الأعصاب الإدراكى لنمو الطفل. ولكن هذا العيب ذاته هو مثير قوى للبحث، كما كتبت ريتا ليفى - مونتالشينى فى سيرتها الذاتية العلمية، "فى الثناء على النقص" والذى هو أ<sup>در</sup> أعاجيب البحث العلمى: إنه يستطيع أن يحول القلة إلى وفرة.

## الفصل الثاني عشر

المخ والكمبيوتر: ثنائية الأجهزة/ البرامج

نظر الفلاسفة المحدثون المبكرون، وديكارت على وجه الخصوص، إلى العقل بوصفه أداة التفكير، وغضوا الطرف عن الدافع والانفعال. والـصورة المعاصرة من هذا الـرأى العقلانـــى المتطـرف هــى النزعــة الحـسابية عمليات حسابية.

ومن جهة نظر فلسفية، تأتى النزعة الحسابية فـى صـورتين: ماديـة ومثالية. تقرر الصورة المادية أن "الأمخاخ" أجهزة كمبيـوتر (Churchland) ومثالية. تقرر الصورة المادية أن "الأمخاخ" أجهزة كمبيـوتر (محمور) معلى العكس تتمسك النزعـة (الحسابية المثالية بأن "العقل" إما كمبيوتر أو مجموعة من برامج الكمبيـوتر، وفي كل حالة يقبل الفصل من الأجهزة التشريحية (Putnam 1960; Pylyshyn) (1984. وغالبا ما يسمى هذا دعوى "قابلية التحقيق المتعدد".

وأنت تجد أن النزعة الحسابية، في أى صورة من الصورتين، هى الوجه الأحدث لعلم نفس معالجة المعلومات الذى حل محل السلوكية فى ستبنيات القرن الماضى، والذى يميز العلم الإدراكى بلا مخ، ولايزال يمثل المرسة المسيطرة فى علم النفس. وعلى هذا النحو، فإن لغة الكمبيوتر هى مجرد لهجة من لغة المعلومات. ومن وجهة نظر تاريخية، النزعة الحسابية صورة معقدة من السلوكية, لأنها تقحم فقط برنامج الكمبيوتر بين المثير والاستجابة، ولا تعتبر البسرامج الجديدة إبداعات مخ. انظر شكل ١٢-١.

شكل ١٢-١ السلوكية الكلاسيكية (أ) والسلوكية المعاصرة (ب).

جذر النزعة الحسابية هو بطبيعة الحال التماثل الفعلى بين الأمضاغ وأجهزة الكمبيوتر، وبصورة مناظرة بين الذكاء الطبيعي والاصطناعى. والاثنان متماثلان بالفعل لأن المصنوعات موضوع البحث صممت لأداء وظائف مناظرة لوظائف معينة للمخ. والبرنامج الحسابى هو مثال لاستراتيجية معاملة التماثلات بوصفها تطابقات. ويثبث تاريخ العلم والتكنولوجيا أن هذه الاستراتيجية تخفق بقدر ماتنجح. ويثبت التاريخ نفسه أن النجاح غالبا ما يخفى الإخفاق. ودعنا نلق نظرة خاطفة على تماثل المخ -الكمبيوتر من وجهة نظر فلسفية.

تثير النزعة الحسابية ثلاث مشكلات على الأقل مهمة بالنسبة للفلاسفة: قدرات أجهزة الكمبيوتر وحالات قصورها؛ والجوانب التـــى فيهـا تحـاكى أجهزة الكمبيوتر الأمخاخ محاكاة ناجحة؛ والدرجة التى عندها يستطيع علم الكمبيوتر النظرى أن يضاعف علم النفس النظــرى. ودعنــا نعـالج هـذه المشكلات الثلاث.

١-١٢ هل أجهزة الكمبيوتر-تفكر؟

ليعترف كل شخص بأنه على حين يستطيع الناس أن يشعروا ويفكروا، ومستطيع أجهزة الكمبيوتر أن تشعر بأى شيء. ولكن معظم الناس يعتقدون أن أجهزة الكمبيوتر، أو بالأحرى برامج الكمبيوتر تأتى على رأس أعظم من يفكر دائما وأكثر من يفكر دقة وسرعة، وهى وحدها المعصومة. ويوجد بعض الحق في هذا وإن كان ليس فيه حق كثير. أو لا، معظم العمليات العقلية ليست عمليات حسابية، وإنما هى رغبات وآمال ومخاوف وصور وعناصر أخرى غير قضوية (Mellor 1991). ثانيا، أجهزة الكمبيوتر مصدودة على نعو خطير حتى فى العالم القضوى. على سبيل المثال، ليست قدادرة على اكتشاف مشكلات أو ابتكار أى برامج أو، من باب أولى، ابتكار الأفكرار المستخدمة فى البرامج (Bunge 1956a). لا خوارزميا، لا حساب.

وحجة الحجرة الصينية Chinese Room argument البارعة والمشهورة عند جون سيرل (1980) لا بد من أن تقنع أى شخص أن أجهزة الكمبيوتر هى وسائل تركيبية على نحو محض، وأن المعنى (الإشارة بما فيها المغزى) بغيب عنها عن طريق التصميم. وها هو جريجورى تـشايتين (7 :2006)، الم الكمبيوتر IBM المعروف، يضع المسألة بهذه الطريقة: لغات برمجة الكمبيوتر "هى لغات صورية للحوسبة والحساب، وليست للتفكير، وليست لاثبان النظريات، وبأقصى تأكيد ليست لابتكار مفاهيم رياضية جديدة ولا لوضع لكشافات رياضية جديدة".

ومع ذلك يجوز أن يثير المتحمس للكمبيوتر الاعتراض التالى، كما فعل <sup>هيلرى بننا</sup>م ذات مرة في لقاء: على حين أن أجهـزة الكمبيـوتر الحاليــة محدودة بالفعل، لا شيء يضمن أن هذا القصور لن يتم التغلب عليه في المستقبل، لأن العقل ليس شيئا إلا مجموعة من برامج الكمبيوتر. دعنا نر الابتكار الأصلى عملية في مرحًلتين: تصميم وتحقيق. التصميم هو تمثيل أو وصف للمصنوع المرغوب، والتحقيق هو بناء المصنوع. وفى حالية المصنوع المفهومي، مثل نظرية أو برنامج كمبيوتر، تتطابق المرحلتان: يظهر المصنوع عندما يكون موصوفا. وبطبيعة الحال، بمقتضى تعريف "أصلى"، التصميم الأصلى هو التصميم الذي لم يوصف أبدا من قبل التصميم غير المعروف حتى الآن. وبالتالي فإن مهمة ابتكار فكرة جديدة العثور على الكأس المقدسة: كل ما يعرفه المرء هم محاولة العثور على الكأس المقدسة: كل ما يعرفه المرء هو الاستعمال أو الوظيفة التي سوف تؤديها إذا كانت متاحة.

وبصورة دقيقة إلى حد بعيد، يواجه المبتكر مشكلة صعبة معكوسة: مع افتراض المخرج المرغوب، فإن تصميم المصنوع قابل لتسليمه. وهذه بطبيعة الحال مشكلة غير محددة ومن ثم غير مطروحة، مشكلة تتطلب فاعلية تتجاوز الوصول إلى أى شيء يغالى فى التقيد بالأنظمة، الطريقة التى يفترض أن الآلات المعروفة تعمل بها. وبالفعل، تستطيع الخوارزميات أن تعالج مشكلات مباشرة فقط، مثل حساب الحالة التالية لآلة تسورنج، مع افتراض وظيفة حالتها التالية، وحالتها الحالية، والمدخل. والمشكلة المباشرة المطروحة جيدا إذا كانت قابلة للحل، لها حل وحيد. وعلى العكس، المشكلة المعكوسة غير محددة: إما أنها تملك حلولا متعددة أو ليس لها حل؛ وإذا يات قابلة للحل على الإطلاق، فإنها تتطلب أعمالا خاصنة، مثل افتراضات إضافية خاصة (انظر 2006).

والأمثلة المألوفة للمشكلات المعكوسة هي: اكتشاف المركز السسطحي ازلزال، ومركز التشتت لنوع أحيائي، ومصدر الأوبئة، وتحديد موضع نرى منه شيئا معينا، وتحديد علة (علل) الأعراض الطبيسة، وتخمسين المقاصسد الكامنة وراء جانب من سلوك بشرى. والمثال التساريخي المسشهور جـدا للمشكلات المباشرة هو: منع افتراض الأنظمة الميكانيكية ومعادلة (معادلات) دركتها، احسب مدارها (مداراتها). والمشكلة المعكوسة المناظرة هي مشكلة نيوتن: مع افتراض مدار (مدارات) نظام ميكانيكي، جد معادلة (معادلات) مركته. وعلى حين قد تتطلب المشكلة المباشرة مقدرة ما، فإن حل نظير هـا المعكوس يتطلب مقدرة نيوتن. انظر شكل ١٢-٢.

شكل ٢-١٢ (أ) مشكلة مباشرة: مع افتراض الآلية م والمدخل (المدخلات) د، جد المخرج (المخرجات) خ. (ب) المشكلة المعكوسة: مع افتراض الآلية والمخرج (المخرجات)، جد المدخل (المدخلات). (جــ) المشكلة المعكوسة الصعبة (تطابق): مع افتراض المدخل (المدخلات) والمخرج (المخرجات)، جد الآلية.

وتقرر إحدى مواد الولاء العلمـــى والتكنولــوجي أن كــل المــشكلات المباشرة المطروحة جيدا قابلة للحل من حيث المبدأ حتى وإن كانت صعبة. <sup>ولكن هذا</sup> الولاء غير ممكن بالنسبة إلى المشكلات المعكوسة، لأنهـا غيـر مطروحة من حيث المبدأ؛ وعبارتها ناقصة، وبالتـالى تتطلـب تخمينـات إضافية. ونظرا لأن التخمين لا يمكن برمجته، فإن المسشكلات المعكوسة تتجاوز مدى إدراك برامج الكمبيوتر. المشكلات المهمة جدا والسشائقة في العلم والهندسة والتكنولوجيا الاجتماعية والعلوم الإنسانية، والحياة اليومية هي من النوع المعكوس.

فكر فقط فى مشكلة ابتكار نظرية تفسس مجموعة من المعطيان التجريبية، ومشكلة تصميم أداة تنجز وظيفة جديدة، ومشكلة تصميم برنسامج حكومى يهدف إلى حل حزمة من المشكلات الاجتماعية؛ ومشكلة تحديد هوبة مؤلف لنص من غير توقيع المؤلف (أو صورة زيتية أو قطعة موسيقية، أو بحث علمى، أو تصميم تكنولوجى أو شيء مصنوع). وبعبارة أخرى، المشكلات الصعبة والمثيرة للاهتمام إلى أبعد الحدود فى جميع المجالات هى مشكلات عكسية ومن ثم تتجاوز استطاعة تكنولوجيا الكمبيوتر. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة موجزة جدا فقل إن المهام المهمة للغاية ليست قابلة للبرمجة، وإن شئت أن تستخدم لغة ساخرة فقل إن كل ما يقبل البرمجة يكون عاديا حتى وإن كان شاقا.

ومن الواضح أنه حالما تبرمج المهمة، فربما تتطلب خبرة ولكن لـ س مقدرة عقلية أصلية. على سبيل المثال، هناك خوارزميا لاكتشاف اطرادات لأنظمة آلية معينة من المعطيات عن حركاتها (Schmidt and Lipson 2009)، ولكن المعادلات الناتجة لا تتضمن أى متغيرات عالية المستوى مثل الكتلة وكمية التحرك والطاقة؛ ولا تشمل كل الأنظمة الميكانيكية الممكنة، الطريقة التى تعمل بها الآليات النظرية، إلى درجة أنها تكون بلا فائدة بالنسبة لمعالجة المشكلات الجديدة. ولا يمكن تشغيل العلم بطريقة آلية، ولكــن كثيـرا مـن الإجراءات العلمية التي تستغرق وقتا طويلا، منسل تسلسسل الجينومسات، واكتشاف الجسيمات النادرة والجديدة في مصادم، يمكن تشغيلها آليسا حالمسا نبتكر الخوارزميات المناظرة.

ومع ذلك، غالبا ما يزعم أن كل حالات القصور فى أجهزة الكمبيونر ومع ذلك، غالبا ما يزعم أن كل حالات القصور فى أجهزة الكمبيونر الحالية ربما يتم التغلب عليها فى المستقبل. وبطبيعة الحال نتصحنا الفطنية بألا نقول أبدا إن شيئا ما لا يمكن فعله. ولكن المشكلة التى نناقشها منطقية وليست تجريبية. وبالفعل فإن تعبيرات "التلقائية المبرمجة" و"الإبداعية المبرمجة" و"البرمجة التى تعمل آليا" هى جمع لألفاظ متناقضه، لأن مس المستحيل من حيث المبدأ برمجة مهمة غير معروفة تماما، أو ابتكار فكرة لا يملك المرء لها مفتاحا.

وعندما يستعمل المرء التمييز المعروف لدى كانيل (1987)، ربما يسلم بأن أجهزة الكمبيوتر قابلة "لتفكير متبلور" crystallized reasoning، على حين ينكر أنها تستطيع الاشتراك فى "تفكير سائل: fluid reasoning، والدى هو القدرة على معالجة مشكلات جديدة. وبالفعل لا يستطيع الكمبيوتر أن يشغل ذاته، ويمكن فقط أن يشغله برنامج كمبيوتر، وكل برنامج مثل هذا هو فئة مغصلة ودقيقة لتحقيق هدف من نوع معروف بوسيلة من نمط معروف. وربما يطلب المرء أيضا من قرد أن يصمم عينة من برنامج.

ويؤدي الانغماس فى التقنية إلى القول إن الحساب هو ما تفعله آلة نورنج Turing machine. وهذا بالنسبة للآلة هو الخضوع لسلسلة متناهية من الأشكال التي يتبع بعضها بعضا وفقا لقواعد دقيقة. وتشترط إحدى هذه القواعد أن الكمبيوتر سوف يظل فى الحالة ذاتها ما لم يتقبل مثيرا. وبعبارة أخرى، تفتقر أجهزة الكمبيوتر إلى التلقائية أو حرية الإرادة: إذ إنها نكسون تحت رحمة أولئك الذين يستعملونها، وعلى وجه الخسصوص، تفتقسر إلسى المرونة والحرية وقوة الإرادة المطلوبة للعزم على تعلم موضوعات جديسدة من خلال الخضوع طواعية لتدريب مهني شاق.

وبالتالى، على عكس الكمبيوتر الذى تضرر على نحو خطير، نجد أن مسخ الشخص الذى عانى من أذى خطير، مثل ضربة أو جرح رصاصة، أو إزالسة جزء حقيقى عن طريق الجراحة، يستطيع أن يستعيد الوظيفة المفقودة على نطاق ما: إذ يمكن أن يتعلم المشى على أرجل صناعية، ويمكن أن يتعلم الكلم والحساب، وهلم جرا. وهذه القدرة على الإصلاح الذاتى تتجاوز أى آلة.

وبطبيعة الحال ربما يتخيل المرء أطباء جراحة وممرضات ومعلمين على هيئة إنسان آلى، وتكون لهم القدرة على تـشخيص الآلات المتـضررة وإصلاحها. ولكنها لن تكون مصنوعات ذانية الإصــلاح، وإنمــا ســتكون مبرمجة من آخر بدلا من أن تكون مبرمجة ذاتيا. وهذا هو الموضع الــذى يصبح فيه تمييز كانط بين الفاعل المستقل بذاته والفاعل التابع تمييزا مفيدا.

والقوة الهائلة لأجهزة الكمبيوتر الرقمية دعمت المادية الآلية، على حين أن نقائصها شجعت المثاليين. وفى الرياضيات، يترجم هذا التعارض بوصفه مناظرة بين الذين يعتقدون أن كل الرياضيات يمكن أن تسيطر عليها أنظمة صورية، والذين يؤكدون الجانب الإبداعى ومن ثم الذى لا يمكن التنبؤ به فى العمل الرياضى. وبالفعل لا توجد حاجة إلى تأييد فريق فى هذه المسألة، لأن كل فريق من الفريقين المتنافسين على صواب بشكل جزئى: ذلك بأنه فى الرياضيات يوجد ابتكار إلى جانب الاكتشاف (أو التسليم والبرهان)، وبالتالى نجد أن الموقف الصحيح يؤيد وجهات النظر الآليسة واللاآليسة" (Feferman) (2009. وهذه التسوية لا تستلزم تقييدا للمادية وإنما تستلزم فقط الاعتسراف بأن آلة تورنج ليست نموذجا صحيحا للمخ البشرى، لو كان السبب فقسط أن المخ تلقائي ومبدع، على خلاف الآلة.

٢-١٢ استعارة الكمبيوتر

غالبا ما يقرأ المرع في الأدبيات السيكولوجية أن الحيوانات تحسب كل جزء في الخبرة، سواء كانت رؤية أو تعرفا أو قفزا أو إحساسا بالظمــــأ، أو اختيارا أو تقريرا أو اكتشافا أو ابتكارا، وهلم جرا. ولكن بالتأكيد هذه مجرد استعارة، ما دامت العمليات الحسابية المناسبة هي عمليات على رموز، على حين أن العمليات العقلية هي عمليات في أجهزة عصبية، مؤلفة من خلابًا حبة تتواصل عن طريق إشارات فيزيائية أو كيميائية، لا رموز. وهذه الرموز مصنوعات، وبالإضافة إلى ذلك، الرموز المبكرة لم تخترع لأكشر من ثلاثين ألف عام خلت، عندما كان نوعنا يوجد لأكثر من مائة ألف عام خلت. ومن ثم من الصادم أن تقرأ "لا بد من أن توجد آلية للقراءة والكتابــة قابلة للتوجيه في الأمخاخ التي ترمز المعلومات المستلمة إلى رموز (Gallistel and King 2009). والروح القدس وحده هو الدي يستطيع أن بشترك في لغز معجزة الرموز المجسدة في أمخاخ قبل ابتكارها.

والزعم الإضافى بأن علم الأعصاب يحاول "اكتـشاف الخوارزميـات <sup>المستخدمة</sup> فى المخ" (Sejnowski et al. 1988, 1300) ليس أقل حيـرة، مـا <sup>دامت</sup> الخوارزميا بحكم التعريف قاعدة لحساب شيء ما، مثـل خوارزميـا العدد، على حين أن المخ يستعمل قوانين أحيائية. وبصورة ممائلة، لا تحسب الكواكب مداراتها، وإنما "تستعمل" قوانين كبلر (أو تأتي معها)، والتى هى اطرادات طبيعية، وليست قواعد لمعالجة المعلومات، وبالتالى فالبحث عن خوارزميات فى المخ غير المثقف ممائل للبحث عن الخشب فى الخلية على أساس المذهب الصينى التقليدى عن العناصر الخمسة والتى يعد الخسب واحدا منها. ومادامت الخوارزميات مصنوعات، فلا يمكن أن تكون مكتشفة، وإنما لا بد من أن تكون مبتكرة. والابتكار ليس شيئا إلا فاعلية موجهة بقاعدة، إنه فن. وعلى وجه الخصوص، لا يمكن أن توجد خوارزميات لتصميم خوارزميات، مثلما لا يمكن أن توجد قواعد لإبداع أعمال أصلية فى الفن. والسبب واضح، وهو أن أى مهمة موجهة بقاعدة هى بحكم التعريف روتينية بدلا من أن تكون أصلية.

قارن علم الأعصاب الحسابى بالفيزياء أو الكيمياء الحسابية. يصمم عالم الكيمياء أو الفيزياء الحسابى برامج الكمبيوتر ويستعملها لحساب الوظائف أو حل المعادلات التى هى معروفة أو مرجوة لتمثيل سمات فيزيائية مثل مستويات الطاقة الذرية أو الجزيئية. وعالم الفيزياء أو الكيمياء الذى يستعمل الأدوات المتقدمة أكثر من الورقة والقلم يكون فيزيائيا أو كيميائيا نظريا ( أو بالأحرى رياضيا). وعلى العكس، يصمم عالم الأعصاب الحسابى "بنى" المخ (الأعضاء والمناطق) بوصفها أجهزة كمبيوتر ومن شم يبحدث عن خوارزميات متجسدة فى شبكات عصبية: ويشارك فى الاعتقاد الفيثاغورى القائل إن العالم، أو المخ على الأقل، مركب من موضو عات رياضية. على سبيل المثال، ربما يزعم أن المخ غير المثقف يسؤدى استدلالات بايزية لسابقة) وتحسب الاحتمالات التالية باستعمال مبر هنة بايز، حيست يتسساوى (سابقة) وتحسب الاحتمالات التالية باستعمال مبر هنة بايز، حيست يتسساوى "الاحتمال" مع درجة الاعتقاد، والرأى عندى أن هذا يبدو مثل التمسك بسان الكواكب تحسب الاحتمال الذاتى السابق للتأثير الجسوى، وتسنظم سسرعتها الزاوية لكى تتفادى الكارثة. وأقترح بدلا من ذلك أن المسخ لا يحسسب إلا عندما يعمل.

وبصورة دقيقة إلى حد بعيد، أؤكد أن العلم الحسابى س يمكن أن يبحث أى مشروع من مشروعين ممكنين:

(أ) تصميم برامج كمبيوتر وعمليات محاكاة لحل مشكلات رياضية نتشأ في العلم النظرى (أو الرياضي) س، والتي تحاول بدورها صياغة حقائق س وفقا لنموذج.

(ب) اكتشاف الخوارزميات الكامنة في حقائق س.

وأؤكد أيضا أنه على حين تم تنفيذ المشروع (أ) بنجاح فــى الفيزيــاء والكيمياء، فإن المشروع (ب) إشكالى إلى أبعد الحدود، ولا يقال إنه متشبث برأيه الخاطئ.

زد على ذلك أن استعارة الكمبيوتر ناقصة، ما دمنا نادرا ما نعلم كيف يتم تنفيذ هذه "العمليات الحسابية" على سبيل المثال، ما الخوارزميات المتعلقة بالشعور بالدهشة أو الخوف، والمتعلقة بالوقوع فى الحب أو السقوط على السلام، والمتعلقة بطرح الأسئلة ونقد الإجابات؟ وهذا الغموض وعدم الدقة ملمح مميز للعلم غير الناضج. والأمر ممائل لعالم الأحياء الجزيئى الذى يقنعنا بأن جزيئات الدنا "تحدد" البروتينات (أو "تعطى تعليمات" عن تركيبها) بدلا من أن يعرض التفاعلات الكيميائية المناظرة. والنزعة الحسابية ليست رائجة بين المعجبين بالكمبيوتر فحسب، وإنما هى رائجة أيضا بين أصحاب علم النفس الإدراكى وفلاسفة العقل السراغين عن تعلم شيء من علم الأعصاب. وعلى العكس، تعلم المصممون للكمبيونر والمهندسون لعلم تصميم الإنسان الآلى منذ وقت بعيد أن تصميم آلات الذكاء الاصطناعى الفضلى يتطلب منهم أن يتعلموا شيئا كثيرا عن الذكاء الطبيعى. ومع ذلك، لا يستطيع المرء أن يحاكى س ما لم يعرف شيئا عن س. وأحد الأشياء التى نعرفها عن الذكاء الطبيعى هو أنه يتضمن ذاكرة، وأن السذاكرة وتشوه دائما\_ بدلا من أن تضاعف.

ويبدو أن الفلاسفة يحبون استعارة الكمبيوتر لسببين. أما فهو أنها تبدو حلا بسيطا وعقلانيا وحديثا لمشكلة العقل والجسم القديمة جدا. وأما ثانيهما فهو أن النزعة الحسابية غامضة أنطولوجيا: فهى تجذب المثالى (السطحى) لأنها تقنعه بأن المادة غير مهمة؛ وترضى المادى أيضا لأنها تؤكد له من جديد أن العمليات العقلية مادية. (وفى الحقيقة، النزعة الحسابية هيولومورفية، ولذلك ربما ترضى الأرسطى اللاديكارتى).

ولكن المثالى المتسق مع فكره لن يكون مخدوعا بطبيعة الحال، إذا كان السبب فقط أن هذه الوجهة من النظر المادية الجديدة عن العقل لا تفسح مجالا للتلقائية، والإرادة الحرة أو الإبداعات الحرة \_ كما وصف أينشتين المفاهيم النظرية. ولن يكون المادى الانبثاقى مخدوعا بالنزعة الحسابية، لأن الأمخاخ الحية تستطيع أن تبتكر حيلا جديدة على نحو كيفى، على حين أن هدف العملية المبرمجة يكون ثابتا مقدما من جانب المستعمل، ولا يمكن أن

توجد أشياء من قبيل التلقائية المبرمجة والإبداعية المحكومة، وذلك للسسبب البسيط القائل إن هذه التعبير ات متناقضة ذاتيا. وبطبيعة الحال تتشابه أجهزة الكمبيوتر مع الأمخاخ البشرية في جانسب ما، ولكنها تختلف عنها في معظم الجوانب. والاختلاف الواضح إلى حد بعيد بينهما هو أن الأمخاخ، على خلاف أجهزة الكمبيوتر والآلات بصفة عامــة، يفتقر إلى روح المبادرة، حيث إن الأمخاخ تكون ناشطة باستمرار حتى فـــى عياب الإثارة الخارجية (تذكر الجزء ٩–٣). وتستطيع أن تدرك هذه النقطة إبراكا حسنا عن طريق تذكر أن آلة تورنج، التي هي المخطط الأساسي للكمبيوتر الرقمى لا تقدم مخرجات ما لم تستقبل بعض المدخلات. وبالفعل، إحدى مسلمات نظرية آلة تورنج تقرر أنه إذا تلقت آلة تورنج في حالة معينة المدخل الفارغ، فإنها تظل في هذه الحالة. وفي رموز واضحة: بالنسبة لكل س في ألفباء المدخل، م (س، 0) = س، حيث م هي التحول أو الوظيفة التالية، و 0 يدل على المدخل الفارغ. وعلى العكس، سوف تستوفى وظيفة التحول بالنسبة لمخ حي شيئًا مثل هذا: بالنسبة لكل حالة س توجد حالة أخرى ص، بحيث إن ص ≠ س، و م (س، 0) = ص.

۲-۱۲ نقد

تتعرض النزعة الحسابية – وهي وجهة النظر القائلة إن كل العمليات العقلية عمليات ينجزها المخ على رموز وفقا لقواعد محددة (خوارزميات) – للاعتراضات التالية:

١- الغالبية العظمى من "العمليات الحسابية" التي نتحدث عنها هم مجرر تلويح باليد مبجل، ما دامت نادر ا ما تكون محددة، ومن نسم فنقريس أن طائرا أو بهلوانا "يحسب" حركة جسدية معينة، ليس أكثر إخبسارا من القول إنه يؤديها.

- ٢- على خلاف أجهزة الكمبيوتر، الناس والحيوانات الأخرى ليست مصمين وإنما هي نواتج للتطور والخبرة. ولا ينطبق تمييز الأجهــزة /ألبــرامج على الناس، لأن العمليات العقلية لا يمكن فصلها عن المح الذي تحسي فيه باستثناء التجريد. و"البرامج" البشرية تنمو مع التعلم، وهي عرضية للنمو والتطور معا. والعقول لا تتطور بذاتها، وإنما الأمخـــاخ العاقلـــة تتطور وحدها. ومن ثم تستلزم النزعة الحسابية، بصورة خاطئة، عـدم ملاءمة علم الأحياء الإنمائي والتطوري لعلم النفس.
- ٣- برامج الكمبيوتر، أو الخوارزميات، ليست أشياء أو عمليات حية وإنما هي مصنوعات. وهي تشبه الآلات في أنه يتم تصميمها وإصلاحها ونتظيمهــا وبيعها وفقدها وسرقتها. ومن ثم لا تستوفى الخوارزميات قــوانين معيّنــة فقط، وإنما تستوفى أيضا معايير تقنية (أو مواضعات) يكون بعضها نكيــا وبعضبها أقل نكاء. وهذا هو السبب في أنها تخضع لتحسين مستمر.
- ٤- العمليات الحسابية الرونينية المناسبة هي وحدها خوارزمية. وكل العمليـــات العقلية الأخرى، من الشعور بالحب والخوف أو بعض التخمــين والابتكـار والنقد، هي عمليات غير خوارزمية. وعلى وجه الخصوص لا توجد قواعد معروفة للعثور على أفكار جيدة. ونحسن لا نعسرف "العمليـــات الحــسابية العصبية" التي ترشد على نحو مزعوم العمليات الحسابية المناسبة.

٥- يستعمل علماء نفس معالجة المعلومات بحرية الكلمات "معلومات" و تصابب"، ولكن لا يستفيدون من المفاهيم التقنية المناظرة، التسى تسم توضيحها فى نظرية شانون فى الاتصال وفى ما بعد الرياضيات على التوالى. ومن ثم يظل خطابهم على المستوى الحدسى والمجازى. وبالفعل، علم نفس معالجة المعلومات هو مجرد علم نفس كلاسيكى أعيد كتابته بلغة المعلومات.

- ٢- نظرا لأن النزعة الحسابية مهمة على وجه الحصر فى العمليات العقلانية (والخوارزمية على وجه الخصوص)، فإنها تقطع الصلات القوية بين الإدراك من جهة، والدافع والانفعال والنشاط الاجتماعى من جهة أخرى. ومن ثم لا يمكن أن تفسر حب الاستطلاع ولا التعلم، ولا تفسر الحقيقة القائلة إن الظروف الاجتماعية تشجع التعلم الآن أو تكبته الآن. وعلى العكس، يظهر التناول الأحيائى للإدراك تفاعلاته القوية مسع الانفعال والسياق الاجتماعى (على سبيل المثال، 2006 Phelps).
- <sup>٧-</sup> على خلاف أجهزة الكمبيوتر، التي هي وسائل محافظة طبيعية صممت لكى تطبع، يتمتع البشر بقدرة على الابتكار والتمرد والخداع. وعلى وجه الخصوص، يستطيعون المكر والمناقشة والنقد والإضافة إلى تطبيق قواعد السلوك، والتي يكون بعضها مبادئ أخلاقية وبعضها الآخر معايير تقنية أو قلونية. ورغم أن أي قواعد ملائمة للسلوك تتشكل عن طريق المعرف، فإنها لا تكون موضوعات إيستمولوجية. وبالإضافة إلى ذلك فإن هذه المعايير تنفعها وتسنها انفعالات اجتماعية، من قبيل المتقمص العاطفى، والتعاطف والشفقة، والخجل، والغرور، والثقة، والارتياب، التي يتجاوز والتعاطف والشفقة، والخجل، والغرور، والثقة، والارتياب، التي يتجاوز

مدى إدراك الآلات. وبعبارة موجزة، لا تملك أجهزة الكمبيوتر حسا أخلاقيا وذلك على خلاف البشر. والقدرات الإضافية التى تتجاوز مدى إدراك أى آلات قابلة للتصور، لأنها ليست قابلة للبرمجة، هى قدرات لأن تكون واعيا ذاتيا وناقدا ذاتيا: تمييز الجوهرى من الثانوى، واستعمال المفاتيح، وقط الحواف، واقتراح البدائل، وفهم الاستعدادات، وروح المبادرة (أو التقائيسة)، والإبداعية، والحس المشترك، وحب الاستطلاع، والحدس والتفكير النسق (بوصفه مقابلا للتفكير التحليل أو التفكيك )، ومعالجة الاستمرارية واللاتتاهى الفعلى (باستثناء الرموز).

٨- تتجاهل النزعة الحسابية الحقيقة القائلة إن الأمخاخ، على خلاف أجهرة الكمبيوتر، اجتماعية وتتعلم من خلال التفاعل والتكيف والتعاون والنزاع. ٩- نظرا لأن الأمخاخ البشرية اجتماعية فهى قصدية من المستوى الأعلى: إنها تستطيع أن تبدأ فى أن تعرف أن شخصا آخر يعرف أن شخصا آخر يعرف شيئا ما، وهلم جرا. (والقصدية من المستوى الأول يمتلها الوعى الذاتى؛ وأن يكون المرء قادرا على صياغة "نظرية العقل"، أعنى يكتشف ما يفكر فيه الآخرون، يعد قصدية من المستوى الثانى. لاحظ الاخـتلاف بين المفهوم intension والقصد انتشاد الأول مرتبط بمعنى، على حين أن القصد مرتبط بهدف).

١٠- تحيد النزعة الحسابية عن المبدأ الأول الحقيقى لفل سفة التكنولوجيا. ويتمثل هذا المبدأ في الدعوى القائلة إن الأشياء المصنوعة، على خلاف الأشياء الموجودة، "تجسد" أفكارا، ومن ثم تشكل مستوى أنطولوجيا فى ذاتها: مستوى الأشياء المصنوعة بدلا من الأشياء الموجودة (وانظر نقائص إضافية لأجهزة الكمبيوتر فى Bunge 1956a, 1985). وخلاصة القول أن النزعة الحسابية ليسست أفسضل حسالا مسن الثنائيسة الديكارتية؛ والسبب هو أنها أيضا ترفض أخذ المخ مأخسذ الجسد. والنزعتسان وظيفيتان إذ إنهما تقبلان القسمة الثنائية الشيء/ الوظيفة. ومن ثم لا تستطيع أي نزعة منهما أن تفسر أى شيء، مادام التفسير يكمن فى إظهار آلية. وبسصورة أساسية، علم النفس بلا مخ ليس أفضل حالا من دراسة القلب بلا قلسب (تجسد المزيد عن صور الوظيفية وعيوبها فى 2001 Mahner and Bunge).

١٢-٤ البرامج صلبة إلى حد ما

لا يفعل الكمبيوتر أى شيء ما لم يزوده المستعمل ببرنامج. وهذا يعنى أن وحدة معالجة المعلومات الاصطناعية هى نظام له ثلاثة مكونات: (أ) المستعمل صاحب المخ المتدرب على تشغيل أجهزة الكمبيوتر، وعلى وجه المستعمل صاحب المخ المتدرب على تشغيل أجهزة الكمبيوتر، وعلى وجه الخصوص المتدرب على ترميز الرسائل وفك رموزها، أعنى ربط الرموز بالمعانى. (ب) الكمبيوتر بالإضافة إلى مصدر طاقته. (ج) برنامج الكمبيوتر وبإيجاز H+H=U+H+U وإزالة أى مكون من هذه المكونات الثلاثة يضعف نظام معالجة المعلومات IPU

ويحدد برنامج الكمبيوتر سلسلة من حالات الآلة. ويقال إنه جزء من "البرامج" لأنه يمكن أن يحل محله برنامج آخر، ويدخل فى الجزء نفسه من الأجهزة، وينتج وحده معالجة معلومات مختلفة، ومع ذلك فإن مصطلحات الأجهزة / البرامج مضللة، لأن البرامج "صلبة" أو مادية مثل الأجهزة محيح أن الجزء من البرامج، على خلاف الجزء العادى من المادة، له مضمون دلالى، أو بالأحرى يستخرج مضمونا دلاليا. وإن شئت دقة أكثر فقُل عندما يدخل جزء من البرنامج فى الكمبيوتر فإنه يستدعى المعانى فى مخ المستخدم. ومن ثم فإن "محتوى" الجزء من البرنسامج مختلسف تمسام الاختلاف عن محتوى الزجاجة: إذ يمكن صبه فقط فى مخ مندرب، وإن كان ذلك بصورة مجازية فقط . وهذا يعنى أن البرامج تنتمسى إلسى المسستوى السيميوطيقى للواقع، بالإضافة إلى الحوالات المصرفية، والجمل، والرسسوم البيانية، ولا يؤدى أى واحد منها وظيفته من دون أن يكون المخ قادرا على فهم معناه (تذكر الجزء ٤–١).

وتمييز الأجهزة /البرامج الموضوع فى تكنولوجيا الكمبيوتر مفيد لكنه سطحى. وهو مفيد لأنه ربما يستعمل عينات مختلفة من البرامج لتشغيل الآلة ذاتها، وأيضا لأن تصميم البرامج مختلف مفهوميا واجتماعيا عن تصميم بناء آلة، إلى درجة أن معظم مهندسى البرامج، على خلاف مهندسى الأجهزة، لا يحملون درجات علمية فى الهندسة. ولكن التمييز سطحى من الناحية الأنطولوجية لأن كل عينة من البرامج تتجسد فى أسطوانة، والتمييز الذى نتحدث عنه لا يستلزم الفصل.

وتمييز الأجهزة / البرامج أقل تسويغا أيضا فى حالة الحيوانات والبشر على وجه الخصوص. وهذا لأن البرنامج البشرى، العقل، هو فقط مجموعة من وظائف المخ، وهذه الوظائف، على خلاف عينات برامج الكمبيوتر، غير قابلة للفصل من الأجهزة أو المخ. زد على ذلك أنه على حيين أن "برامج" المخ تنمو وتفسد بالخبرة والتأمل، فإن عينة برامج الكمبيوتر تظهر متطورة تماما وتظل ثابتة بلا تغيير فى الأسطوانة. وبالفعل، من المعروف منذ عمل سير فريدريك بارتليت فى عام ١٩٣٢ أن الذاكرة البشرية بناءة بالإضافة إلى انها هدامة، إلى درجة أن المرء ربما يتذكر أحداثا لسم نقسع أبسدا. (انظسر Schacter 2001; Tulving 2002) وربما تضعف أجهزة الكمبيونر ولكن يمكن إصلاحها، على حين أن الأمخاخ ربما تصبح مزيدة حتى نقطة معينة، وبعدها تفسد فسادا يتجاوز الإصلاح.

## ١٢- ٥ هل الآلة مقابل الإسسان؟

يعتقد على نطاق واسع أن أجهزة الكمبيوتر يمكن أن تحل محل لاعبسى الشطرنج وحتى علماء الرياضيات. فالآلة IBM المشهورة باسم ديب بلو Deep Blue يقال إنها هزمت بطل العالم فى الشطرنج جارى كاسباروف. ولكن هذا خطأ، لأن الآلة برمجها دكتور فنج مسيونج هسو، ويعرف أيضا باسم CrazyBird؛ ومع ذلك كان البرنامج يتم تحديثه بعد كل حركة. وليست الآلة هى التى هزمت كاسباروف بالفعل وإنما النظام المؤلف من الآلة ودكتور هسو.

والزعم بأن أجهزة الكمبيوتر يمكن أن نتفذ الرياضيات خاطئ بصورة متساوية: إذ إنها تعالج فقط روابط فيزيائية (مغناطيسية كهربائية) لمفاهيم رياضية (Bunge 1956a)، وبالإضافة إلى ذلك هذه الروابط اصطلاحية. وعلى وجه الخصوص، الآلات تعالج الأرقام، وليس الأعداد التي تدل عليها (على خلاف الأعداد التي لها خصائص مفهومية، الأرقام لها خصائص فيزيائية وكيميائية فقط). ونظرا لأن أجهزة الكمبيوتر تعالج الأسماء، وليس المفاهيم، يجوز للمرء القول إنها آلات اسمية المية صحيح أن بعض برامج الكمبيوتر تثبت نظريات من مصادرات وتعريفات معينة، ولكن هذه المقدمات ابتكرها أو لا علماء رياضيات أحياء. وصحيح أيضا أن هذه الآلات قادرة على الاختيار بين استراتيجيات بديلة، ولكن يجب على المرء أن يبتكر هذه الاستراتيجيات، ويجب على المبرمجين الأحياء أن يزودوا بها الآلات. وبصفة عامة، اتباع برنامج شيء وكتابة برنامج جديد تماما شيء آخر. ومرة أخرى، اختيار الوسائل الملائمة إلى در بعيد لبلوغ هدف معين يعد شيئا، والتفكير في هدف وفي عائلة كاملة من

وبالإضافة إلى ذلك، وهذه مسألة جوهرية، فإن كل ما يمكن أن يفعله برنامج الكمبيوتر هو المساعدة فى حل مشكلة: فالآلات لا يمكن أن تكتشف مشكلات جديدة لأنه لا توجد خوارزميات جديدة لابتكارها أو اكتشافها. وهذه المشكلات لكي تكون معالجة بمساعدة الكمبيوتر، لا بد من أن تصير حسابية (قابلة للبرمجة). ولكن الغالبية العظمى من المشكلات الرياضية المهمة ليست من هذا النوع. وبالفعل تأمل هذه العينة القليلة:

- صغ فرضا أو نظرية مقررة في لغة عادية.
   مع افتر اض حديد أ ا تنابة
- مع افتراض حدود أولى قليلة، خمن الحد العام.
- ابتكر مناهج لإضافة سلسلة لامتناهية أو نواتج، أو احسب التكاملات.
- مع افتراض دالة متصلة، جد المعادلة (المعادلات) التفاضيلية التي
   تستوفيها.
- جد المقدمات (البديهيات، والتعريفات، والمأخوذات [قضايا مساعدة]
   التي تستلزم قضية معينة (وهذا يعني مع افتراض B، جد A بحيث إن
   A B).

- اكتشف النظرية المجردة التي تشكل أساس نظريتين مختلفتين.
   ابتكر خوارزميات جديدة.
- مع افتراض فئة من المعطيات التجريبية، ابتكر نظرية (غير التعميم الاستقرائي) تفسرها.

خلاصة القول أن الآلات لا يمكن أن تحل محل الأمخاخ، وقصارى مسا

يمكن أن تفعله هو أن تساعدنا على إنجاز بعض المهام الروتينية. وعلى وجه الخصوص، لا يتم تشغيل البحث العلمى آليا بصورة كاملة، مادامت الإجراءات الروتينية موجهة بقاعدة: فاكتشاف المشكلات وابتكار الأفكار، والتقويم لا يمكن أن تكون مبرمجة.

ولكن لأشك فى أن انتشار المعلومات والتكنولوجيا الحاسبة قد غير الطريقة التى نحيا ونفكر ونعمل ونتفاعل بها. فقط انظر حولك وسوف تشاهد عدا كبيرا من الناس يتكلمون إلى هاتف محمول أو يكتبون، وهم مشغولون جدا فى الحديث إلى ذواتهم، يفحصون حياتهم الخاصة وخطتهم. ولكن هذا بعدت فى المقام الأول فى الأماكن العامة فى مدن العالم الصناعى، وليس نمونجيا في العالم الثالث حيث تعيش الغالبية العظمى من الناس. ولقد وُجد الاتصال دائما مع البشرية، ما دام البشر يحبون الاجتماع بصورة أساسية. ونحن لا نزرع البتات [ وحدات معلومات للكمبيوتر] أو نأكلها أو نلبسها أو نعاقبها؛ ومن ثم ليس من الصحيح القول إن مجتمعنا هو مجتمع المعلومات.

والشيء الذي لاشك فيه أن الحياة ستصبح شاقة جدا في الدول الصناعية <sup>إذا</sup> قطعت كل قنوات الاتصال فجأة. ولكن الحياة لن تتوقف: ذلك بأننا سوف <sup>نواصل</sup> تغذية الأطفال، واستعمال مصادر الطاقة، وزراعة النباتات، وحلب البقرات، ونقل البضائع، والانتقال هنا وهناك، والدراسة، واللعب، ونحو ذلك. وكتعويض عن الأشياء الجيدة التى تتقلها قنوات المعلومات، سوف نسصغ عن كل تفاهة ثقافية وسم سياسى تنشره. وباختصار يختلف المجتمع المعاصر عن سابقه منذ نصف قرن اختلافا فى الدرجة فقط. وتأتى الاختلاف ان فسى التفاعلات الاجتماعية على وجهين: أصبحت الروابط الضعيفة (مع الأجانب) قوية، على حين أصبحت الروابط القوية (مع الأقارب والأصدقاء) ضسعيفة، ونلك لأن تفاعلات الوجه مع الوجه حلت محلها تفاعلات الشاشة مع الشاشة.

## ملاحظات ختامية

يعتقد الذين يبجلون الكمبيوتر أن مستقبل علم النفس ينتمى إلى المذكاء الاصطناعى. وهذا أشبه شيء بالقول إن ممستقبل التمريح والفمسيولوجيا البشرية ينتمى إلى دراسة الإنسان الآلمي. ومما دام الهدف من المذكاء الاصطناعى ودراسة الإنسان الآلى هو محاكاتنا في بعض الجوانب، فلا يمكن لهذين المجالين النقدم إلا بقدر تعلمهما عن البشر من علوم الإنمسان. وبصفة عامة، لمحاكاة أى شيء، ابدأ بالتعليم عن الشيء الأصلى.

ويصح الشيء نفسه تقريبا بالنسبة للموضة الحالية عن طريقة "الكائنات المادية من أجزائها" فى الفيزياء الشعبية: من الخطأ محاولة رد الطبيعى إلى الصناعى، وعلى وجه الخصوص محاولة تأسيس الفيزياء على الهندسة، بدلا من العكس، وهذا لسببين: أولا، لأن الآلات والهندسة موضوعات اصطناعية تبنيها الأمخاخ، التى تنتمى إلى طبيعة وثقافة معا. ثانيا، لأن المجموعات الأساسية من علم الكمبيوتر الرقمى قابلة للإحصاء أو العد، على حين أن

الواقع متصل في معظم الجوانب، وهذا هو السبب في أن السدوال المتسصلة والمعادلات التفاضلية ناجحة هكذا في الفيزياء والهندسة. -وخلاصة القول أن أجهزة الكمبيوتر مفيدة بقدر ما تكون أدوات مساعدة للأمخاخ، وليست بدائل عنها. · · · 

•

. . .

- · ·

· .

, ,

560

· .

## الفصل الثالث عشر

## المعرفة: الحقيقية والزائفة

بقال إن البشر يستطيعون تزييف أي شيء، حتى الإيشار والحب، بالإضافة إلى العلم والفلسفة. ويمكن إدراك بعض النظريات والممارسات من النظرة الأولى بوصفها زائفة وغير قابلة لإعادة التدوير. وهذا هو الحال مع قراءة الكف، والمعالجة بالمثل، وإبداع "العلم". وتطالب نظريات أخرى بالنقدم عر نصوص سرية. وهذا هو حال الفينومينولوجيا، التي استهلها مؤسسها الموند هوسرل (1960) بوصفها "علما دقيقا"، ومع ذلك فــى الوقــت ذاتــه بوصفها "المقابل القطبي" للعلم الملائم. ويزعم الفينومينولوجيون أنهم قادرون على معرفة أي شيء على الفور، وبصورة قاطعة وعلى وجه الحصر من خلل الاستبطان introspection \_ عن طريق الادعاء بأن العالم الخارجي لا بوجد، بدلا من التسليم بصحة وجوده واستكشافه. وماداموا يرفضون المنهج العلمى، فلا يشعرون بشيء من الإلزام بتقديم أي دليل على مزاعمهم. ولكن <sup>مادا</sup>م أصحاب الفينومينولوجيا لم يقدموا أبدا أى شيء آخر غير هــــا، فلمـــاذا بنعين علينا الإحساس بأننا مجبرون على الاعتقاد في الزعم بأن علمهم هــو العلم الدقيق؟

ونقبيم النظريات والممارسات الأخرى صعب، لأنها تتضمن أجزاء من الرياضيات أو من العلم. على سبيل المثال، صارت الكيمياء القديمة علما زائف نسونجيا منذ عصر روبرت بويل. ولكن الكيميائيين فى سعيهم لاستخلاص الأهب الرخيص من المعادن الخسيسة صمموا كثيرا من الأدوات والإجراءات التى تبين فيما بعد أنه لاغنى عنها للبحث الكيميائى. وكان علم التنجيم نظريسة شخصية خاطئة، ولكن فن حساب خرائط البروج تطلب معرفة فلكيسة دقيقسة، وشجع مجموعة من العلماء. وقدمت الجماعة الفيثاغورية مزيجسا مسن العلسم واللاعلم: إذ ابتكرت فى وقت واحد الرياضيات، والفيزيساء النظريسة، واللغسو الصوفى. وكان أرسطو المنطقى الأول فى العصور القديمة، وعسالم الأحيساء البحرى المبكر، ولكن كانت الفيزياء والفلك عنده من العلوم البعيدة عن الهدف.

ووضع كانط إسهامات مهمة فى الأخلاق، ولكنه ابتكر فيزياء ذاتية وسيكولوجيا أولية ربما كانت تمهيدا للطريق إلى فلسفة الطبيعة عند هيجل وشلنج، بالإضافة إلى الدراسات الاجتماعية التأويلية. وخلط ماركس علم الاقتصاد الصحيح، والاستبصارات التاريخية الرائعة، والنقد الاجتماعى الصحيح باللغو الهيجلى والوعظ الشبيه بسفر الرؤيا. ومهد الاقتصاديون ولكن لم يز عجوا أنفسهم أبدا بأن يخصعوا فروضهم للاختبار. وتأمل فرويد فى الانفعالات والجنس والعمليات اللاواعية \_ وكلها أهملها علم النفس العلمى فى عصره - من دون الاهتمام بإثباتها التجريبي (وحتى وقتنا الحالى لاتوجد مختبرات للتحليل النفسى). والمؤسسون لنظرية الكم أساعوا تفسيرها على ضوء ذاتية باركلى، وغضوا الطرف عن حقيقة أن علماء الفيزياء جاءوا إلى الكون متأخرين جدا.

خلاصة القول أن الذهب الفكرى يأتى أحيانا مختلطا بقذارة، ولذلك كانت الحاجة إلى تصميم وسيلة تمحيص واستعمالها. وهذه هى مهمتنا فى الفصل الحالى: بناء نوع من اختبار المصداقية للأفكار والإجراءات المعلنة بوصفها علمية. وسوف يساعدنا هذا الاختبار على أن يحمينا من الخداع الفكرى ليس هذا وحسب، بل ويساعدنا أيضا على تقييم مشروعات البحث.

١- ١ العلم والعلم الزائف

سوف نهتم فقط بالعلوم الزائفة التى تزعم معالجة الوقائع، سواء طبيعية أم اجتماعية. ومن ثم فلن نعالج الرياضيات اللهم إلا مسا خفيفا، وبوصسفها فقط أداة لاستكشاف العالم الواقعى. ومن الواضح أن هذا العسالم يمكن استكشافه إما بطريقة علمية أو بطريقة غير علمية. وهذا الاستكشاف فى أية حال، مثل أية فاعلية أخرى مدروسة، يستلزم طريقة معينة. ويجوز تفسير الأخيرة بوصفها فئة من الافتراضات العامة بالإضافة إلى معرفة ما سسابقة بالعناصر التى يجب استكشافها، والهدف والوسائل.

والافتراضات العامة والمعرفة الموجودة بالوقائع التي يتعين استكمشافها والهدف تملى معا الوسيلة أو المنهج الذي يجب استخدامه. وبالتالي إذا كان ما يتعين استكشافه هو العقل، وإذا فكرنا في الأخير بوصفه كائنا غير مادي، وإذا كان الهدف هو فهم العمليات العقلية بأي طريقة قديمة، فــــإن الوســـيلة الهينة هي الانهماك في تأمل حر . ومع أخذ الافتراض المثالي حول طبيعــة العقل بعين الاعتبار، سيكون من المحال الإمساك به وفهمـــه عــن طريــق استكشاف المخ. ومن جهة أخرى، إذا افترض أن العمليات العقلية عمليـــات مخ، وإذا كان الهدف هو فهم الآليات التي تشكل أساس الظواهر العقلية، فإن المنهج العلمي، في صورته التجريبية على وجه الخصوص، سيكون إلزاميا. (وهذا هو الأساس الفلسفي لعلم الأعصباب الإدراكي والعاطفي والاجتماعي). <sup>وهذا</sup> يعنى أن السؤال عما إذا كان شخص ما يدرس المخ لفهم العقــل أو لا برسه يعتمد اعتمادا أساسيا على فلسفته في العقل الضمنية تقريبا. وبصفة عامة، يبدأ المرء البحث بتحديد مجال (ج) من الوقائع، وبعد ذلك يضع (أو يسلم) بعض الافتر اضات العامة (ع) حول هذه الوقائع، ويجمع مجموعة من المعرفة الخلفية (خ) حول (ج)، ويحدد الهدف (ه) سواء كان مفهوميا أم عمليا، وعلى ضوء ماسبق يحدد المنهج الملائم (م) لدراسة (ج). ومن ثم يجوز تخطيط "مشروع بحث" تعسفى بوصفه الخماسى المرتب = < ج، ع، خ، ه، م >. والوظيفة الوحيدة لهذه القائمة ها لمحافظة على تسلسل المبادئ فى صياغة التعريفات التالية.

ويفترض الفحص "العلمى" لمجال الوقائع (ج) أن تكون هذه الوقائع مادية، وتخضع لقانون وتكون عرضة للتدقيق، بوصفها مقابلة لما هو لا مادى (وخارق على وجه الخصوص)؛ ولا يخضع لقانون أو ملغز لا سببل إلى فهمه؛ ويعتمد الفحص على مجموعة (خ) من الاكتشافات العلمية السابقة، ويتعلق بالأهداف الأساسية (ه) لوصف وتفسير الوقائع موضوع البحث بمساعدة المنهج العلمى (م). ويجوز وصف المنهج العلمى، بدوره، وصفا موجزا باعتباره التسلسل التالى:

اختيار معرفة خلفية \_ عرض المشكلة (المشكلات) \_ الحل المؤقت (على سبيل المثال، الفرض أو التكنيك التجريبى) \_ إجراء اختبارات تجريبية (ملاحظات، قياسات أو تجارب) \_ تقويم نتائج الاختبار \_ التصحيح النهائى لأى خطوة من الخطوات السابقة \_ والمشكلات الجديدة التي يثيرها الاكتشاف.

وعلى اختلاف الاعتقاد واسع النطاق، لا يمنع المنهج العلمي التأميل، وإنما يفرض نظاما على التخيل فقط على سبيل المثال، لا يكون كافيا لتقديم نموذج رياضي بارع لمجال من الوقائع، وهي الطريقة التي يمارسها علماء الاقتصاد الرياضي. والاتساق، والتكلف والجمال الصورى ليست كافية أبسدا في البحث العلمي، الذي يتوقع أن يكون منتجه النهائي مضاهيا للواقع، أعنى يكون صادقا بدرجة ما. ولا يكون العلماء الزائفون مسؤولين عن ممارسة ينبلهم سوى أن يطلقوا له العنان. ومجال العنان المطلق هو الفن وليس العلم.

ويفترض المنهج العلمى مسبقا أن كل شىء يمكن مناقشته مسن حيست ويفترض المنهج العلمى مسبقا أن كل شىء يمكن مناقشته مسن حيست المبدأ، وأن كل مناقشة علمية لا بد من أن تكون صحيحة منطقيا (حتى لو لم تكن المبادئ والقواعد المنطقية حاضرة بوضوح). ويتضمن هذا المنهج أيضا فكرتين دلاليتين أساسيتين هما المعنى والصدق. فلا يمكن بحث اللغو، ومسن ثم لا يمكن حتى أن يكون كذبا واضحا. (فكر فى حساب أو ضسبط أوقسات الطبران باستعمال هيدجر للزمان بوصفه "نضج الزمانية"). زد على ذلك أن المبيج العلمى لا يمكن ممارسته على نحو متسق فى خلاء أخلاقى. وبالفعل يتضمن المنهج العلمى أخلاقيات العلم الأساسى، التسى صسورها روبرت مرتون (1973) على أنها العالمية، والنزاهة، والشكية المنظمة، والسشيوعية الإستمولوجية ـ الاشتراك فى مناهج الجماعة العلمية واكتشافاتها.

وأخبرا، هناك أربعة ملامح أخرى مميزة لأى علم موثوق: قابلية التغير، والانسجام مع معظم المعرفة السابقة، والتداخل الجزئى مع علم آخر واحد على الأقل، وتتحكم فيه الجماعة العلمية. ويلزم الشرط الأول من الحقيقة القائلة إنه لايوجد علم "حى" من دون بحث، وإن البحث على الأرجح هو نخصيب لنخيرة المعرفة أو تصحيح لها. وخلاصة القول أن العلم قابل للتغير على نحو بارز. وعلى العكس، فإن العلوم الزائفة والإيديولوجيا إما راكدة (مثل الباراسيكولوجيا [علم نفس الظواهر الشاذة])، أو تتغير تحت ضغط من جماعات القوى أو نزاعات بين الأحزاب (كما كان الحـــال مــع اللاهــون والماركسية والتحليل النفسى).

ويمكن أن نعيد تقرير الشرط الثانى، وهو التفاعل الجزئى مع التقلير، هكذا. لكى تكون الفكرة الجديدة جديرة باهتمام الجماعة العلمية، يجب ألا تكون واضحة ولا غريبة إلى درجة أن تصطدم مع معظم المعرفة السسابقة، إن لم تكن هذه المعرفة كلها. فالانسجام مع المعرفة السابقة ضرورى ليس التخلص من التأمل الذى لا أساس له فحسب وإنما لفهم الفكرة الجديدة أيضا، بالإضافة إلى أنه ضرورى لمراجعتها. وبالفعل فإن قيمة فرض جديد أو تصميم تجريبى مقترح تقدر جزئيا بالنطاق الذى تتسجم عليه انسجاما معقولا مع أجزاء من المعرفة جيدة الإثبات. (على سبيل المثال، التحريك العقلى مع أجزاء من المعرفة جيدة الإثبات. (على سبيل المثال، التحريك العقلى نموذجية، يمكن تعلم مبادئ العلم الزائف فى أيام قليلة، على حين ربما يستغرق تعلم مبادئ علم حقيقى وقتا طويلا، إذا كان ذلك فقط بسبب ضخامة مجموعة المعرفة القائمة عليه.

والشرط الثالث الذى مؤداه أن العلم الموثوق إما يستعمل مجالات بحث أخرى أو يغذيها، يلزم عن الحقيقة القائلة إن تصنيف العلوم الواقعية اصطلاحى إلى حد ما. على سبيل المثال، أين تقع در اسة الذاكرة: هل تقع فى علم النفس أم علم الأعصاب، أم تقع فى العلمين معا؟ وما الفرع الذى ببحث توزيع الثروة: علم الاجتماع، أم علم الاقتصاد، أم الاثنان معا؟ وبسبب هذا التداخل الجزئى والتفاعلات، تشكل فئة كل العلوم نسقا. وعلى العكس، فإن العلوم الزائفة تكون منعزلة بصورة نموذجية.

أما الشرط الرابع، الذي يتلخص في القول إن العلم الموثوق تتحكم فيسه الجماعة العلمية، فيمكن توضيحه على النحو التالي. لا يعمل الباحثون فسي البه» فراغ اجتماعي، وإنما يختبرون المثيرات والموالع للعاملين الزملاء (الذين لا ير فونهم بصورة شخصية في غالب الأمر). وهم يستعيرون المستكلات ير. والاكتشافات، ويبحثون عن ملاحظات؛ وإذا كان لديهم أى شيء مهم يقال، ر فإنهم يعدون النصيحة الملحة. وهذا التفاعل للتعاون مع التنافس هو آليسة لتوليد المشكلات والتحكم في النتائج ونشرها: وهي ما يجعل البحث العلمـــي مشروعا شاكا في ذاته ومصححا لذاته ومخلدا لذاته. وهذا يجعل التحقيق الفعلى للصدق خاصا بالعلم أقل من القدرة والاستعداد لاكتـشاف الخطـــأ ونصحيحه. ومع ذلك، فإن المعرفة اليومية مليئة بتفاهات مصدق عليها لـــم نتشأ من البحث العلمي.

هذه هي الملامح المميزة للعلم الواقعي الحقيقي حتى الآن، سواء كــان طبيعيا أم اجتماعيا أم اجتماعيا أحيائيا. ودعنا الآن نلق نظرة عجلي علي نوع الفلسفة التي تدعم تقدم العلم.

٢-١٣ القالب الفلسفى للتقدم العلمى

أقترح أن تقدم العلم يعتمد على ثلاثة أنواع من الشروط: منطقية نفسية <sup>مثل التس</sup>اؤل؛ واجتماعية مثل حرية البحث والتأييد الاجتماعى؛ وفلسفية مثل <sup>الواقعية</sup>. ودرس كثير من الباحثين الشرطين الأولـــين، ودرســهما مــورتن (1973) على وجه الخصوص. وعلى العكس، قلما درست الشروط الفلـسفية <sup>بسبب</sup> المعتقد المشترك بين المثالية والواقعية، والذي مؤداه أن العلم والفلسفة منفصلان بشكل تبادلى؛ ومع ذلك فإن الشروط الفلسفية ليست أقسل أهمبه. وأقترح أنها الشروط الموجزة في الشكل ١٣–١.



شكل ١٣–١ قالب التقدم العلمى. تخيل احتمالات التقدم العلمى إذا حلت العلمية محل اللاعقلانية، وحلت الواقعية محل الذاتية، وحلت المادية محل المثالية، وحلت النسقية إما محل الكلية أو الفردية، وحل المذهب الإنسانى محل الارتزاق. وحل المركز (العلم) محل الخرافة.

ولعلك تلحظ معى أن الكلمتين الوحيدتين اللتين فى حاجة إلى توضيح فى الرسم التخطيطى هما "المذهب الإنسانى" و "العلمية". ويفهم المذهب الإنسانى هذا بوصفه رؤية علمانية للعالم بالإضافة إلى فلسفة خلقية تؤكد الحقوق والواجبات الإنسانية الأساسية، بالإضافة إلى الرغبة فى حل المسائل الاجتماعية بطريقة سلمية وعقلانية. وعلى هذا النحو سوف يمتنع العالم الإنسانى عن أن يستعمل مهاراته لإيذاء البرىء، وسوف يصنع الجنس البشرى أمام الإله والشعب: وسوف يؤيدون بروفيسور أينشتين بدلا من لكتور سترنجلوف<sup>(\*)</sup>. وعلى العكس، ربما ينشغل العسالم اللالنسسانى فسى ملاحقات جشعة، وينتهى بالتالى إلى ممارسة العلم الزائف. والأمثلة الواضحة مى علماء الأنثروبولوجيا الذين يحاولون تبريسر الأضسرار الجزريسة المستعمرين والنازيين، وعلماء الاقتصاد الذين لا يمكن أن يقلقوا أدنى قلسق الظلم الاجتماعى والتخريب البيئى المتأصل فى الرأسمالية الفجة.

وتتطلب كلمة "العلمية" أيضا شيئا من التوضيح لأنها تسستخدم أحيانسا ومتطلب كلمة العلمية" أيضا شيئا من التوضيح لأنها تسستخدم أحيانسا بمعنى ازدرائى، وفى أوقات أخرى اختلطت إمسا بالوضسعية أو المسذهب الطبيعى. والعلمية كما تفهم فى الكتاب الحالى هى استراتيجية البحث التسى يجوز ضغطها فى الحجة التالية:

كل شيء قابل للمعرفة يدرس كأحسن ما تكون الدراسة بطريقة علمية. والعقل والمجتمع والأخلاق أشياء قابلة للمعرفة.

إنن، العقل والمجتمع والأخلاق تدرس كأحسن ما تكون الدراسة بطريقة علمية.

وتتفق هذه النتيجة مع تعريف العلمية فــى معجـم لالانــد الكلاسـيكى (1938,II,740): "فكرة أن روح العلم ومناهجه لا بد من أن تمتد إلــى كـل مجالات الحياة العقلية والأخلاقية من دون استثناء". وكان كوندورسيه 1782 هو أول من صــاغ العلميــة صــياغة واضــحة. وناصــرها الوضـعيون والماركسيون حتى عندما أخفقوا في الامتثال لها. وحركة وحدة العلم، التــى

<sup>()</sup> <sup>لسم فيلم</sup> وعنوانه الكامل دكتور سترنجلوف: أو كيف تعلمت أن أتوقف عن القلق <sup>رأحب</sup> القنبلة، عام ١٩٦٤. وتدور أحداثه حول جنرال مجنون يبدأ مشروعا نوويا. <sup>المنرجم</sup> ازدهرت فيما بين ثلاثينيات القرن الماضى و 1960 تقريبا، كانت مزيجا من العلمية والوضعية. والشيء الذى يدعو إلى السخرية أن الملزمة الأخيرة فى الموسوعة الدولية للعلم الموحد، التى بدأ نشرها فى عام 1938، كانت كتساب بنية الثورات العلمية لتوماس كون (1962)، وإطلاق النار البنيوى النسسى بنية الثورات العلمية لتوماس كون (1962)، وإطلاق النار البنيوى النسسى الأول فى حروب العلم المعاصرة. صحيح أن كون نأى بنفسه فيما بعد إلى حد ما عن النسبيين الاجتماعيين وكتب نادما فقراته المنمقة. وفسى عسام 1979 كتب مقدمة غير نادمة للترجمة الإنجليزية لكتاب لودفيك فلك ظهرر الحقيقة العلمية وتطورها 1935. وعنما سئل من مراسل مجلة الأمريكى العلمى عما إذا كان الكون يتغير كل مرة تحدث فيها ثورة علمية، أجاب كون بالتأكيد "طبعا!".

وتقابل العلمية المعتقد الرجعى الذى قرره كانط أو لا وتبناه ما يعرف باسم التناول التأويلى لدراسة العقل والمجتمع، ومؤداه أن هذه المسائل نتجاوز نطاق العلم، ولذلك لا بد من أن نظل الخاصية لما هو تجريبي و لا يعد و لا يحصى. وعلى وجه الخصوص، علم النفس و الأنثوبولوجيما الفل سفيان (أو الإنسانيان) هما النظيران قبل العلميان للعلوم المناظرة: إنهما ينتميان إلى الفئة التي تنتمي إليها فلسفة الطبيعة، عند هيجل وشلنج.

ولم يقم ألفرد سوتز، العضو البارز فى مدرسة التأويل وعالم الاجتماع الفينومينولوجى،على إدارة بحث تجريبى، والأسوأ من ذلك أنه منع العلماء من معالجة المشكلات الاجتماعية الكبرى مثل البطالة والقومية والحرب. وعلى العكس، قام كلود ليفى شستراوس بدراسة ميدانية على الهنود الأمازونيين، ودرس كليفورد جيرتز حياة القرية فى بالى. ولكن نظرا لأنهما ركزا على الجوانب الرمزية والغريبة فى المجتمعات، على حين نزفعا عن أساسها المادى المزعوم، كانا عاجزين عن تفسير كيف تعامل هؤلاء النساس بنجاح مع النقائص وحالات العجز، والكوارث الطبيعية، وأصحاب الأرض، والحكومات المركزية. وهذا هو السبب فى أن كتابات ليفى شنراوس وجيرنز أترب إلى الأدب منها إلى العلم - وربما وافقا على التقييم، نظرا لأنهما ليسسا من أصدقاء النزعة العلمية.

تحذير: يمكن تزييف النزعة العلمية، شأنها فى ذلك شسأن أى شيء آخر، فقد زيف الوضعيون عن غير عمد النزعة العلمية لقسرنين. وبالفعسل أعلنوا حبهم للعلم بينما حاولوا إجباره على القيد الظساهراتى، السذى يمنسع تخمين الكائنات والخصائص غير المدركة بالحس مثل السذرات والجينسات والعقول والقوى الاجتماعية. وخلط الوضعية بالنزعة العلمية كان شائعا فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر إلى درجة أنه أسقط على السياسة. وبالفعل كانت الوضعية ذات اعتبار وهيبة، فى الفترة الواقعة ما بسين 1870 ومالفعل كانت الوضعية ذات اعتبار وهيبة، فى الفترة الواقعة ما بسين وسنسر. وكان هؤلاء هم الأبطال الفعليين للحزب العلمي المزيف بزعامة السيكاتور وكان هؤلاء هم الأبطال الفعليين للحزب العلمي المزيف بزعامة السيكاتور وكان هؤلاء هم الأبطال الفعليين للحزب العلمي من عام 1876 حتى 1910.

والشيء الذي لايثير الدهشة أنه بعد هذه الفترة قام المحافظون الأرجنتينيون، بالإضافة إلى التقدميين المكسيكيين، باستبدال المثالية بالوضعية. وأثرت هذه التغييرات في المناخ الفلسفي في الدراسات الاجتماعية والعلم وسياسات التربية، وبالتالي تدريب العلماء وتجنيدهم، ولكنها لم تؤثر في مضمون البحث في العلم الطبيعي: إذا أستطيع فقط أن أرى نفسى من خلال ميكروسكوب أو تلسكوب مثالى. ومع ذلك، دعنا نعُــد إلـــى الــشكل الخماسي الذي قدمناه.

والشكل الخماسى يكون منتظما فقط فى حالات استنتائية مشل حسالان جاليليو، ونيوتن، وأويلر، وبرزيليوس، وأمبير، وماركس، ودارون، وبرنسار، وبولتزمان، ورامون كاجال، وأينشتين، وكينز. (وبالفعل، نيوتن وماركس من الحالات الخلافية. فأما نيوتن فلأنه توقع أن يستكمل الإله من حين إلى آخر كمية التحرك المبندة فى الاحتكاك. وأما ماركس فلأنه لم يميز دائما بين العلم الاجتماعى والإيديولوجيا السياسية). ولا بد من أن نضيف إلى القائمة السسابق الغالبية العظمى من الكيميائيين المحدثين. وكانت الكثرة الكثيرة مسنهم من أماديين والواقعيين، وسبب ذلك جزئيا أن الكيميائيين مفتونون بالعمل المعملى أكثر من التأمل النظرى؛ وجزئيا لأن الكيميائيين، منذ عصر دائتون (1808)، يتعهدون المذهب الذرى بالرعاية – وهو الثمرة الفعلية للمادية القديمة.

وفى معظم الحالات أضلاع الشكل الخماسى الفلسفى غير متساوية : أحيانا يكون الضلع قصيرا عند المادية، ويكون أحيانا أخرى قصيرا عند الواقعية، ومع ذلك فى حالات أخرى يكون قصيرا عند المذهب الإنسانى -كما فى حالات العلماء الكبار الذين خانوا المبادئ من أجل أصحاب الحكم أو السلطة. على سبيل المثال، حتى قرن مضعى كان هناك علماء أحياء من أنصار المذهب الحيوى [ الذى يرد كل مظاهر نشاط الكائن إلى قوة حيوية كامنة فيه ] ؛ وفى وقتنا الحاضر أيضا يزعم بعص الدارسين المجتمع الإقرار بالذاتية الكانطية الجديدة New-Kantian subjectivism (مدرسة التأويل) ؛ ويبجل معظم علماء الاقتصاد النظرية الاقتصادية المعيارية أو على الأقل يظهرون لها الولاء والاحترام باللسان فقط حتى بعد إخفاقانهما المتكررة ؛ وعارض معظم علماء الفيزياء في القرن التاسع عشر النظريات النرية لأنهم شاركوا في الانحياز الوضعي ضد افتراض كائنات غير قابلية الملاحظة.

والشيء الذى يتسم بالمفارقة أن معظم المؤسسين للنظرية الذرية الحدينة والشيء الذى يتسم بالمفارقة أن معظم المؤسسين للنظرية الذرية الحدينة (الكوانتم)، وخاصة بور، وهيزنبرج، وبورن، وباولى، اتبعوا الخط الوضعى ذاته. وبالفعل أنكروا الوجود المستقل (الموضوعى) للكائنات الفعلية التى وصفوها وصفا ناجحا (تذكر الفصل الثالث). غير أنهم بطبيعة الحال لم بمارسوا الذاتية التى بشروا بها. وبالفعل لا تتضمن معادلاتهم أية متغيرات سيكولوجية. وهذا هو السبب فى أن الطلاء الوضعى يمكن كمشطه من ميكانيكا الكم، وتترك النزعة الصورية الرياضية المحايدة، والتى يمكن إعادة تفسيرها بعد ذلك فى صورة موضوعية على نحو صارم (Bunge 1967a).

(على سبيل المثال، وفقا لمدرسة كوبنهاجن، القيم الذاتية لموثر يمثل متغيرا ديناميكيا، مثل كمية التحرك الزاوى، هى قيم سوف يكتشفها الملاحظ عنما يقيس الخاصية المذكورة. ولكن هذا خطأ؛ لأن ما يقرأه المرء فى عنما يقيس الخاصية المذكورة. ولكن هذا خطأ؛ لأن ما يقرأه المرء فى جالة جهاز القياس هى قيم لمؤثر مرتبطة بخاصية ارتباطا وظيفيا، كما فى حالة جهاز القياس هى قيم لمؤثر مرتبطة بخاصية ارتباطا وظيفيا، كما فى حالة الفيس الفيس الضغط (انظر، مثلا، 2006). ومن ثم فاي اعادة للفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية الفسير الواقعى للمسلمة المذكورة: القيم الذاتية لمؤثر يمثل خاصية ديناميكية ما الفسير الواقعى عامسلمة المذكورة، القيم الذاتية لمؤثر يمثل مشهورا ثانيا. وفقا الفسير التقليدى لدى بورن، 40 <sup>2</sup>

الكمية ذاتها هى الاحتمال أن الشيء موضوع الحديث يكون حاضرا فى ال ويفضل الواقعى التفسير الثانى لسببين: لأن \u0366 لا تتضمن أى متغيرات تمر أفعالا بشرية، ولأن الاحتمالين، احتمال الحضور واحتمال الاكتشاف، يسراد لهما أن يكونا مختلفين، مادام اكتشاف الكوانتون يعتمد على مسنهج البحسن بالإضافة إلى اعتماده على حالة الكوانتون).

وفى حالة فيزياء الكم، لم تنجح الفلسفة السيئة فى إفساد البرنامج الذرى من خلال اللامرئى. وعانى نيوتن عن غير عمد من تضارب متواز: رغم أن كتابه *برنكبيا* [أسس الرياضيات 1687] تصمن النسسق الفرضى الاستنباطى المبكر فى العلم الواقعى، فقد ضمن نيوتن فى العمل نفسه دفاعا فلسفيا عن النزعة الاستقرائية. ولا يخضع الباحث الكبير لفلسفة سيئة، ولكن الفلسفة السيئة، التى ربما أتى بها فى كتاباته المبسطة، ربما تضلل الفلاسفة وتحبط المواهب الشابة.

ومع ذلك لا تضمن الفلسفة الجيدة علما جيدا. على سبيل المثال، فرض التطابق العصبى النفسى، الذى تبناه علم النفس الطبى منذ أيام أبقراط وجالينوس، لم يساعد الفيزيائيين على أداء التجارب أو وضع نماذج لوظائف المخ، لأن الفيزيائيين مع استثناءات قليلة، كانوا مجربين أكثر من كونهم باحثين علميين.

ووقعت حوادث مماثلة فى العلم الاجتماعى. على سبيل المثال، كان ماركس عالما اجتماعيا مهما أصيلا رغم زعم استعمال "المنهج" الجدلى (الأنطولوجيا) الذى تعلمه من هيجل، وهو أحد الفلاسفة المشوشين للغاي<sup>ة</sup> والبغضاء فى التاريخ. ووضعت قلة من الماركسيين إسهامات أصلية فى الأنثروبولوجيا، وعلم الآثار، وعلم التأريخ بفضل طريقتهم المادية النسسقية العلمية (انظر، مثلا Barraclough 1979,Trigger 2006).

العنهب ، وعلى العكس، لم يتجاوز الفلاسفة الماركسيون زخرفة أنطولوجيسا ماركس الجدلية الفارغة من المعنى، لأن مهمتهم كانت هى التلقسين ولسيس البحث. لقد حافظوا على ممارسة المدرسية الماركسية حتسى بعسد السسقوط المدوى للشيوعية السسوفيتية (انظسر مسئلا 1988 And Nowak 1988). وبصورة مماثلة، رغم اقتران عمل ماكس فيبر المبكر بصورة كانطية جديدة من الذاتية، فقد كان عمله الناضب متحررا منها رغم أنه أظهر ولاء واحتراما باللسان فقط لهذه الفلسفة اللاعلمية (Bunge 2007a).

وخلاصة القول أن الفلسفة ربما توصف بأنها تقدمية progressive إذا كانت تشجع على تقدم المعرفة، وتوصف بأنها رجعية regressive إذا كانت نعرق هذا التقدم.

17 - 17 العلم الزائف

أوضحنا حتى الآن الملامح المميزة للعلم الواقعى الحقيقى، سواء كان طبيعيا أم اجتماعيا أم اجتماعيا أحيائيا. ودعنا الآن نسجل السمات المميزة للعلم الزائف (تجد المزيد من ذلك فى Gardner 2009; Frazier 2009; Gardner 1998; 1983; Kurtz 2001; Mahner 2007c; Park 2008; Wolpert 1992). والمعالجة العلمية الزائفة لمجال من الوقائع تحيد عن بعض الشروط المسجلة أنفا فى الجزء ١٣-١، على حين تسمى نفسها علمية فى الوقت ذاته. فربما تكون هذه المعالجة غير متسقة أو ربما تتضمن أفكارا غير واضحة. أو ربما نفرض واقعا لموضوعات بعيدة الاحتمال تماما، مثل الإبعاد الغريب أو التحريك العقلى، والجينات الأنانية، والأفكار الفطرية، والعقول المستقلة عن المخ، والميمات، والأسواق الآلية. وربما تسلم المعالجة المذكورة بأن الوفائع التى نتحدث عنها لا مادية أو غامضة أو تتصف بالصفتين معا. وتعجز عن أن تقوم على اكتشافات علمية سابقة. وربما تؤدى إجراءات تجريبية معيسة على نحو خطير مثل اختبارات بقعة الحبر [ في الطب النفسسي ]، أو ربما تعجز عن أن تتضمن جماعات حاكمة، وربما تزيف نتائج الاختبارات، أو ربما تستغنى عن الاختبارات التجريبية تماما.

زد على ذلك أن العلوم الزائفة لا تتطور، وإن تطورت، فإن تغييراتها لا تتشأ من البحث. وعلى هذا النحو يخبرنا ارنست جونز (1961,235) أن العمل الأساسى لفرويد عن تفسير الأحلام، المنشور أو لا فى عام 1900، أعيد طبعه ثمانى مرات فى حياة فرويد "لم يطرأ عليه فى أى وقت تغيير أساسى، ولا تغيير ضرورى". وتستطيع أن تقول شيئا كهذا تقريبا عن علم الاقتصاد المجهرى الكلاسيكى الجديد، الذى ظل راكدا منذ نشأته فى عام 1870 باستثناء بعض الزخارف الرياضية، كما صرح مبتهجا بالنصر ميلتون فريدمان (1991).

والعلوم الزائفة معزولة على نحو مميز عن فروع المعرفة الأخرى، مع أنه قد يتصادف أن تتزاوج أحيانا مع علوم زائفة شقيقة، والشاهد على ذلك هو علم التنجيم التحليلى النفسى. وبعيدا عن الترحيب بالنقد، تحاول العلوم الزائفة تثبيت الاعتقاد. وهدفها ليس البحث عن الصدق وإنما الإقناع: إذ إنها تفترض وجود قادمين من دون أسفار ومن دون رحلة. وعلى حين يكون العلم مليئا بالمشكلات، ويثير كل اكتشاف من اكتشافاته المهمة مستكلات

586

إضافية، يتسم العلماء الزائفون باليقين. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى فقل على حين ينجب العلم علما إضافيا، يكون العلم الزائف عساقرا لأنسه لا يولد مشكلات جديدة. وخلاصة القول أن المشكلة الأساسية للعلم الزائسف أن بحثه إما أنه معيب على نحو خطير أو غير موجود. وهذا هو السبب في أن التأمل العلمي الزائف، على خلاف البحث العلمي، لم يقدم قانونا واحدا عسن الطبيعة أو المجتمع.

ومع ذلك، فإن بعض فروع المعرفة والممارسات تكون صعبة التــشخيص لأنها تستعمل رياضيات صحيحة استعمالا مكثفا. وعلم الإحماء البايزي والمنطق الاستقرائي حالتان في صميم الموضوع، لأنهم إيستخدمان نظرية الاحتمال المعيارية، ولكنهما ينسبان الاحتمالات إلى القضايا، ولا ينسبانها إلى الوقائع (حالات الواقع والحوادث)، وهما يفعلان هكذا بتعسف بدلا من أن يفعلاه بالانسجام مع قواعد لاشخصية وواضحة. وبالإضافة إلى ذلك لا يخبر اننا أيضا بما يعنيانه بالقول إن تخمينا علميا يكون احتماليا بدلا من أن يكون صادقا على ضوء معطيات معينة، أو يكون معقولا على ضوء معرفة سابقة. ويخبرنا الإحصائيون البايزيون فقط بأن "الاحتمال يقيس الثقة التي تكون لــدى شــخص <sup>معين</sup> في صدق قضية معينة، قضية أن السماء سوف تمطر غدا ، مثلاً (Savage 1954,3). ولكن مادام مجرد الرأى لا يوصف بأنه علم، فإن المذهب البليزى علمي زائف (Bunge 2008b). وللسبب ذاته، المنطق الاستقرائي عينة <sup>من الفلسفة الدقيقة الزائفة. والشيء الذي يدعو إلى السخرية أن بوبر نسب أيضا</sup> الاحتمالات إلى القضايا بينما هاجم بحق المنطق الاستقرائي. ۱۳ - ٤ اللامادية في در اسة المادة

بدأ باركلى (1710) الحركة الحديثة لمعاداة العلم برفض الفكرة الحقيقية عن المادة. ونظرا لكونه تجريبيا جذريا، فقد فكر فى أن المعرفة تبر بالإحساس، وأن أى شيء يتجاوز الإحساس هو تأمل غير مسوغ وهرا يتضمن افتراض أن بعض الإحساسات تسببها أشياء خارجية بالإضافة إلى نسبة الخصائص الأولية إليها (أو المستقلة عن الذات العارفة)، مثل خاصية استيفاء قوانين نيوتن للحركة. وخلاصة القول أن باركلى أخضع الميتافيزيفا لإبستمولوجيا تجريبية جذرية: واللاواقعية استلزمت اللامادية.

وحذا الوضعيون المنطقيون حذو هيوم وكانط وماخ، ذلك بسأنهم تبنسوا أيضا مذهب الظواهر ورفضوا مفهوم المادة. ولكن ماخ (1942) وحده، وهو الفيزيائى والسيكولوجى التجريبى البارز، حاول "إثبات" أنه لا يوجد شيء من قبيل المادة، ومن ثم تكون المادية خاطئة. وجاءت محاولته على النحو التالى. ركز ماخ على ميكانيكا نيوتن، والقانون الثانى للحركة خاصة، أعنى القوة = الكتلة × التسارع. وبالإضافة إلى ذلك عرف "المادى" بوصفه "له كتلة" (ولم يعترف أيضا بوجود الديناميكا الكهربائية). وسعى إلى إثبات أن مفهوم الكتلة زائد عن الحاجة.

ولكى يحقق ماخ هذا الهدف، قام بتحليل الحالة الخاصة جـدا لجـسمين مرتبطين يشتركان فى ونبة. فى هذه الحالة يقرأ قانون نيوتن الثانى: ق، ـك، ت، ق، ق، ـك، ت،، ق، ـ ـ ق، وهذه المعادلات تـستلزم ك، لك، = - ت، ا ت. وتقول هذه الصيغة إن نسبة الكتل تـساوى المتبـادل الـسلبى لنـسبة التسار عات. والأمر جيد حتى الآن. ولكن ماخ يقوم بعمل حاسم، إذ يفترض ن النتيجة المعينة لقانون نيوتن "تعرف" مفهوم الكتلة النسبية: فهو يسمح النانون والاصطلاح. ومادام التعريف الواضح للصيغة "المعرَّف = المعرف به" يجعل المعرَّف زائدا عن الحاجة، يستنتج ماخ أن مفهوم المسادة غير ضروري، ولذلك تكون المادية خاطئة.

على أن هذه ليست الزلة المنطقية الوحيدة لماخ، وإنما أعلسن أيسضا أن الصبغة "ق = ك. ت" F = m.a تعرف "القوة". ومادام قد اعتقد أن الجانب الأيمن من هذه الصيغة هو نتاج التسار عات، فقد أعلن أن مفهوم القوة زائد عن الماجة شأنه في ذلك شأن مفهوم الكتلة. وعلى هذا النحو صاح ماخ مبتهجا بأنه نبح نتين "المادة والقوة" لدى المادية الميكانيكية عند بوخنر، وفخت، وموليتشوت، وبعبارة موجزة، خلط ماخ القوانين بالتعريفات، وعكس العلاقية المنطقية الصحيحة "الديناميكا تستلزم الكينماتيكا". وهكذا ضحى بميكانيك نيوتن على المذبح المثالي (تجد المزيد عن ذلك في 1966 Bunge). والمشيء اذى يدعو للأسف أن كثرة من الكتب المدرسية في الفيزياء تبنت رؤية ماخ المعيبة للميكانيكا الكلاسيكية، ولم يدرك المؤلفون لهذه الكتب أن مفاهيم السارع والكتلة والقوة، في ميكانيكا نيوتن، هي مفاهيم أوليـــة (غيــر قابلـــة للنعريف)، ومستقلة بشكل تبادلي، كما أثبت المناطقة (انظر Suppes 1957).

والمحاولة الأخرى لنزع الصبغة المادية عن الفيزياء حدثت عندما قدم أبنشتين نظريته فى التثاقل: وجرى الزعم بأن هذه النظرية أشرت فى الصباغة الهندسية للفيزياء. وهذا زعم خاطئ: إذ إن ما تفعله النظرية هو نمثيل المجال التثاقلى عن طريق متشعب يصفه الممتد الهندسى G المسمى هذا. ولكن هذا الممتد الأخير يتحدد بدوره عن طريق ممتد قوة الضغط T، الذي يصف توزيع الجسيمات والمجالات فى المكان- الزمان، ووفقا للصيغة "G = KT". ومادامت هذه الصيغة يمكن قراعتها فـــى أى اتجــاه، يجــب ان نستنتج أن المادة والمكان يشكل الواحد منهما الآخر. وبالتالى، على عكس ما زعمه ميسنر، وثورن، وويلر (1973) ذات مرة، لا تحقق نظرية التثاقل عند أينشتين حلم وليم كليفورد بنظرية المكان-الزمان فى المادة.

وكان ويلر - زميل نيلز بور في العمل بالإضافة إلـــي إشــرافه علــي رسالة ريتشارد فينمان – الأوسع خيالا والأكثر مثابرة في كــل الفيزيــائيين المتميزين الذين صمموا على ذبح التنين المادي. إذ اعتقد في عــام 1960 أن مادة البناء في العالم الفيزيائي هي المكان\_ الزمان المنحني الفارغ؛ ورغـب على وجه الخصوص في "بناء كتلة بعيدا عن الهندسة الخالصة". ولكن نظريته، ديناميكا الامتداد نحو مركز، لم تنجح لأنها لم تفسسح المجال للجسيمات التي لفها 1⁄2 مثل الإلكترونــات والبروتونـــات، والنيوترونـــات، والنيوترنيوات. وبالتالي أعلن ويلر في عام 1970 أن القضايا هـــي قوالــب البناء في الكون، ولذلك تكون الفيزياء "تجليا للمنطق". وهذا لم ينجح أيـــضا. وبالتالي، صرح ويلر في عام 1990 بأن البت أو وحــدة المعلومــات، هــو العنصر الأساسي أو الأولى (انظر Barrow et al. 2004). وفي كل الحـــالات الثلاث، الكائنات الفيزيائية التي تملك طاقة سوف تكون مؤلفة من وحــدات غير فيزيائية، وبالتالى تحيد عن مبدأ حفظ الطاقة. والأسوأ من ذلك أنه لـــم تحل محاولة من المحاولات الثلاث الدونكيشوتية المذكورة أنفا أى مــشكلة فيزيائية، ولم تنجح أي واحدة منها حتى في خدش التنين المذكور .

خلاصة القول أن الفيزياء تظل العلم الأساسى للمادة. والزعم بأن الرياضيات ربما تخفى فيزياء هو خيال فيثاغورى، وخيال ينحرف عن القسمة الثنائية التى أقامها ليبنتز بين حقائق العقل truths of reason وحقائق الواقع truths of fact. ٥ استكشاف اللاوعى: الواقع والخيال، العلم والتجارة

رغم أن العادة قد جرت بأن ينسب إلى فرويد أنه اكتـشف اللاوعــى، الشيء المحقق أن الناس تكلموا منذ زمن سحيق عن ممارسة إجراءات علية معينة "من دون تفكير". وفي منتصف عصر التنوير، قــال ليونهـارد ر اوبلر: "يعرف قلمي أكثر مما أعرف"، وبعد ذلك بقرن كتب هيرمــان فــون م للمولتز، وهو موسوعي آخر عظيم، عـن اسـتدلالات لاواعيـة. ونـشر الفيلسوف الذى ثقف نفسه إدوارد فان هارتمان كتابه البارز الأكثر مبيعا الاشعور، عندما كان فرويد في الثالثة عشرة من عمره. وفي كتابيه الكلاسيكي مبادئ علم النفس 1890 كتب وليم جيمس عن "الانقطاع المسعيد للوعى" الذى يتبح لنا مغادرة النوم الدافئ للذهاب للعمل. وبطبيعة الحال أثبت باللوف الحاصل على جائزة نوبل في عام 1904 بصورة تجريبية (وليس مجرد الزعم) أن الحيو انات تستطيع أن تتعلم أداء أفعال معينة بشكل تلقائي (غبر واع). وما فعله فرويد هو الزعم بأن حياتنا العقلية في جانبها الأكبر غبر واعبة، وأن "اللاوعي لا يكذب أبدا"، وأن الأحلام تكشف عن رغباتنا ون الواعية شريطة أن تكون "مفسرة" من محلل تفسير ا ملائما. ولم يقترح <sup>فراعد</sup> للنفسير، وإنما غض الطرف عن الحقيقة القائلة إن أحلاما كثيرة تكون <sup>غبر</sup> واقعية أو حتى لا عقلانية؛ ولم يخضع أبدا تخميناته للاختبار التجريبى؛ وإنما عول على سذاجة القراء.

وعلى حين لا يشك المرء فى الدعوى البافلوفية ("الفرويدية") بأن كثيرا <sup>من أفعالن</sup>ا، وربما معظمها، غير واعية، لا يتمسك العلماء الجادون بالأحلام <sup>فى رهبة،</sup> رغم أن قلة تدرس الحلم فى المعمل ؛ ومعظم خيــالات فرويــد، وبخاصة عقدة أوديب كان نصيبها التكذيب، ومن المحتمل أن يكون اريك كاندل (2006,363) العالم البارز الوحيد الذى تمسك بأن ظهور التحليل النفسى كان ثورة. أما المؤرخون الجادون للطب النفسى، مثل شورتر (1997) فيعرفون أنها ثورة مضادة، لأنها استبدلت التأمل الجامح (والسخيف في غالب الأمر) بعلم النفس التجريبي الذى ولد بصورة رسمية في عام (1879. والشيء المحقق أنه على حين يوجد آلاف من عيادات التحليل النفسي المربحة حول العالم، لم تنشأ معامل للتحليل النفسي في أى وقت منذ أن بدأ فرويد مدرسته في عام 1900. ومن هذه الناحية نجد أن التحليل النفسي أقسل علمية حتى من البار اسيكولوجيا [ علم نفس الظواهر الشاذة ].

ولم تبدأ الدراسات العلمية للعمليات العقلية غير الواعية إلا فى منتصف القرن التاسع عشر بملاحظات على مرضى المخ المنفصل والرؤية العمياء. ومنذ ذلك الحين، وتقنيات تصوير المخ المنوعة، مثل التصوير المقطعى باستخدام انبعاث البوزيترونات PET والتصوير بالرنين المغناطيسى الوظيفى باستخدام انبعاث البوزيترونات VET والتصوير بالرنين المغناطيسى الوظيفى بوطنه أو ما إذا كان غير مدرك بأنه يحس به أو يعرفه. وبالإضافة إلى ذلك، يعرفه أو ما إذا كان غير مدرك بأنه يحس به أو يعرفه. وبالإضافة إلى ذلك، جعلت هذه التقنيات تحديد موضع مثل هذه العمليات العقلية بطريقة غير عدوانية. والمثال هو مقال موريس وأومان ودو لان (1998) الذى لم يستشهد، على نحو لا يثير الدهشة، بأى دراسات فى التحليل النفسى. ودعنا نلق عليه نظرة خاطفة.

إن اللوزة هى الجزء الصىغير جدا من المخ السذى يحسس بالانفعــالات الأساسية والقوية والقديمة مثل الخوف والغضب. وعندما يصاب هذا النظــام باذى، فإن الحياة الانفعالية والاجتماعية للشخص تتوقف عن النمو توقف خطيرا. ويمكن مراقبة نشاط اللوزة بالتصوير المقطعى باستخدام انبعات الموزيترونات PET: وتتيح هذه الوسيلة للمجرب أن يتبين انفعالات الشخص، ويعددها أيضا فى أى جانب من اللوزة. ومع ذلك فإن هذا النشاط العصبى ربما لا يصل إلى المستوى الواعى. وفى هذه الحالة يمكن لتصوير المخ فقط أن يقدم المساعدة.

على سبيل المثال، إذا عرض على شخص عادى بسرعة وجه غاضب بوصفه مثيرا مستهدفا، وعرض عليه بعد ذلك مباشرة قذاع خال من كل تعبير عن المشاعر، فسوف يقرر الشيء الأخير وليس الأول. ومع ذلك بنيرنا التصوير بقصة مختلفة. يخبرنا بأنه إذا كان الوجه الغاضب مرتبطا بشر بغيض، مثل ضجيج متقد بشدة، فإن اللوزة ينشطها الهدف حتى لو لم يتكر الشخص بأنه رآه. وبعبارة موجزة، "تعرف" اللوزة شيئا لا يعرفه عضو الوعى (كائنا من كان وأينما كان). ويستطيع أصحاب التحليل النفسى استعمال هذا المنهج الفعلى لقياس شدة بغض الذكر لأبيه، ولكنهم لا يفعلون لأنهم لا يعتقدون في المخ، ذلك بأن علم النفس لديهم مثالى، ومن ثم بلا مخ.

ويمكن مضاعفة عدد أمثلة العلم الزائف متى شاء المرء، فعلم النتجيم والكبياء القديمة والبار اسيكولوجيا [ علم نفس الظواهر الشاذة ]، وعلم الطباع، "وعلم" الإبداع (أو الإبداعية العلمية)، والتغطيس، والمعالجة المثالية، والييميات تعتبر بصفة عامة علمية زائفة (انظر مثلا Sigs; Randi الطباع، معتبر بصفة عامة علمية زائفة (انظر مثلا المقبول على نطاق مطود أن التحليل النفسى، الذي يعتبر على نطاق واسع علم اللاوعي، علم مزيف أيضا. ودعنا نتحقق مما إذا كان يستوفى الشروط التي تصور العلوم الناضجة وفقا للجزء ١٣-١.

بداية، يحيد التحليل النفسى عن الأنطولوجيا والمنهجية فى كل علم حقيقى. وبالفعل يتمسك بأن النفس ("العقل" فى الترجمة الإنجليزية لأعمسال فرويد) لامادية، ومع ذلك يمكن أن تؤثر فى الجسم، كما يظهر عن طريسق التأثيرات النفسية الجسدية. ولكن التحليل النفسى لم يقدم أى آليات يسسطيع الكائن اللامادى وفقا لها أن يغير حالة الكائن المادى: وإنما يقرر فحسب أن هذا هو الواقع. وبالإضافة إلى ذلك، هذه العبارة دوجماطيقية، مادام أصحاب التحليل النفسى، على خلاف علماء النفس، لا ينجزون أى اختبارات تجريبية. وفصل فرويد نفسه فصلا شديدا التحليل النفسى من علم النفس التجريبى وعلم الأعصاب. وكان الأمر هكذا إلى درجة أن مقرر الدراسات فى كليسة علم النفس الذى وضع مخططه لم يتضمن أى مقررات فى أى فرع معرفى.

وفى محاولة لتمييز مرور القرن الأول على كتاب فرويد تفسير الأحلام، نشرت المجلة الدولية للتحليل النفسى مقالا لسنة من المحللين فى نيويورك (Vaughan et al. 2000) الذين زعموا التقرير عن أول اختبار تجريبى فى أى وقت فى التحليل النفسى فى غضون قرن واحد. وبالفعل هذه ليست تجربة على الإطلاق مادامت لا تتضمن جماعة علمية حاكمة. ومن ثم فإن هولاء المؤلفين ليس لديهم الحق فى استنتاج أن التحسينات التى لوحظ ت كانت بسبب المعالجة، إذ يمكن أن تكون تلقائية فحسب. وعلى هذا النحو لا يستفيد المحللون النفسيون من المنهج العلمى لأنهم لا يعرفون ما عسى أن يكون هذا المنهج. ومع ذلك لم يتدربوا كما يتدرب العلماء، وإنما تدربوا فق ط، على أفضل الفروض، بوصفهم أصحاب مهنة طبية.

594

وها هو المحلل النفسى الفرنسى جاك لاكان - الشخصية التسى تحظى بالإعجاب فى اتجاه مابعد الحداثة - يعترف بهذا ويتمسك بأن التحليل النفسى، بعدا عن أن يكون علما، هو ممارسة بيانية بشكل تام: "فن الثرثرة". وأخيرا، مادام أصحاب التحليل النفسى يزعمون أن وجهات نظرهم صحيحة ومؤثرة معا، من دون إخضاعها لأى اختبارات تجريبية أو تجارب سريرية صارمة، فيتعذر عليهم القول إنهم يتابعون بالأمانة العلمية التى يتوقع أن يلترم بها العلماء (حتى لو زلت أقدامهم أحيانا). وخلاصة القول أن التحليل النفسى لا يوصف باعتباره علما. وعلى عكس الاعتقاد واسع النطاق، التحليل النفسى ليس حتى علما مخفقا، إذا كان السبب فقط أنه لا يستفيد من المنهج العلمسى ويتجاهل الأمتلة المضادة. وإنما هو مجرد علم نفس سريرى مشعوذ.

١٣ - ٢ علم النفس التطورى التأملي

أصبحت اللحظة التى ظهرت فيها نظرية التطور عند دارون واضحة إلى درجة أنه يقال بعبارة ثيودوسيوس دوبزونسكى المشهورة "لا يوجد شيء مفهوم فى الأحياء إلا على ضوء التطور". والشيء الذى يدعو إلى الأسف أن المراد بالتطور ذاته ليس واضحا دائما. وبالفعل حرفت نظرية دارون من البراد بالتطور ذاته ليس واضحا دائما. وبالفعل حرفت نظرية دارون من البداية. فقد حرفها هربرت سبنسر الذى اعتقد أن التطور يكمن فى البقاء الأصلح وضرب الأمثلة على التقدم العام من البسيط إلى المركب. وحرفها الأرونيون الاجتماعيون الذين زعموا أنها تؤيد الأسطورة القديمة القائلة إن المكانة الاجتماعية توجد فى الدم. وحرفها ريتشارد داوكنز الذى تمسك بأن التطور هو فى جوهره سلسلة ثمن الجينات التى تكرر ذاتها والتى تخدم ذاتها، إلى درجة أن الوجود الحقيقى للكائنات الحية يتسم بالمفارقة \_ وهسى الفكسرة التى جعلت علم الأحياء زائدا عن الحاجة. وحرفها دانيال دينيت الذى زعم أن التطور يسترشد بخوارزميات، أى قواعد الحساب \_ واحسرتاه! قواعد غير محددة. والشيء المزيف الأخير فى الأحياء التطورية هو الأحياء التطوريسة المسايرة للجديد (انظر Barkow et al. 1992; Buss 2004; Pinker 2003).

والهدف القيم لهذا الفرع هو استكشاف أصل القدرات العقلية ونطور هما مثل الكلام والحكم الأخلاقي، بالإضافة إلى مواقف اجتماعية مثل الغيرة والإيثار والسيطرة واجتناب زنى المحارم والاغتصاب. والكشاف المستخدم في هذا الاستكشاف هو الفرض القائل إن العقل والسلوك محكومان بالجينات، والتي بدورها تكون غير حساسة للتغيرات عند المستويات المتعلقة بالكائنات الحية والاجتماعية. ومعنى هذا أنه لن توجد وسائط بين الجزيء والعقل.

ويجوز للمرء الاعتراض بأنه مادام الإنسان البدائى لا يوجد هنا وهناك، ومادامت الأمخاخ لم تتحجر، ولا تحجرت الأفكار، فإن علم النفس التطورى لا يقبل الاختبار، ومن ثم يقتصر على تلفيق حكايات مسلية. ولكن أصحاب علم النفس التطورى لديهم إجابة صريحة: نحن لانز ال بدائيين، وتشكلت عقولنا خلال العصر الحديث الأقرب (بلستوسينى) وتوقف البشر عن النمو منذ عهد بعيد. وبالفعل يقولون لنا إننا فى جوهرنا أحافير حية. وكل ما يتعين علينا أن نفعله لتفسير السمات العقلية والمسلوكية الحالية همو اكتشاف المشكلات التى ربما واجهت أسلافنا البعداء وجماعات الصياد الأسطورية.

ويسلم كل شخص بأن ظروف أسلافنا البعداء مختلفة تمام الاختلاف عن ظروفنا. ولكن أصحاب علم النفس التطوري يؤكدون لنا أن الطبيعة البشرية-

التي تعرف بفئة من الخوارزميات محمدة المجمال (الفسرض الخساص) التي مر المصممة للتغلب على المشكلات التي واجهها أسلافنا البعداء - لم تتغيس المصح تغيرا مهما على مدار مائة الألف العام السابقة أو نحو ذلك. وحسبك أن يعير. يتخيل كيف سنحس ونفكر ونفعل إذا عشنا في العصر الحديث الأقرب. وهذه مى الطريقة التى ألف بها أصحاب علم النفس التطورى عشرات القسصص مى الفاتنة، وتدور في الأغلب حول الجنس والسيطرة، التي تدعى تفسير كل سمة عقلية واجتماعية تقريبًا، وتدعى أيضا تفسير نقائصنا. على سبيل المثال، نجد من الصعب تخيل جسيمات غير مرئية بالغة الصغر تتحرك بسرعات عالية جدا لأن عقولنا قد صممت مع أشياء مرئية بطيئة الحركة. ومن الواضح أن هذا التخمين يخفق في تفسير المسبب فمن أن الفيزيمائيين والكيميمائيين والأحيائيين المحدثين أكثر براعة في معالجة الكائنات الفيزيائية المجهريــة من رمى الرماح أو تشكيل الفؤوس الحجرية.

دعنا نلق نظرة خاطفة على خمسة فقط من الافتراضات الأساسية لعلم لنفس التطورى. الافتراض الأول مستمد من علم الوراثة الــــشعبى، ودراســة السلوك الحيوانى الشعبية، والأنثروبولوجيا الشعبية، وعلم الــنفس الــشعبى والتحليل النفسى على وجه الخصوص. وهذا هو الافتراض الثلاثى القائــل (أ) الجنس هو المحرك الأول لكل سلوك حيوانى، و(ب) يرغب كل الذكور فــى الجنس هو المحرك الأول لكل سلوك حيوانى، و(ب) يرغب كل الذكور فــى الجنس هو المحرك الأول الكل سلوك حيوانى، و(ب) يرغب كل الذكور فــى وهذه الإنث الأزواج الأقوياء (أو الأغنياء) لأنهن يرغبن فى إنتاج أفـضل ذريــة. الإنك الأزاصات بدورها تفترض مسبقا أن (أ) كل الدوافع متأصلة فى نهايــة الأمر فى الجنس، و(ب) كل الحيوانات تسعى دائما إلى الجنس سعيا واعيا بدلا من أن يكون غريزيا، و(ج) وهى تفعل هكذا لأنها تعرف أن الجماع يؤدى إلى الحمل فى آخر الأمر. ولكن من المعروف جيدا أن (أ) الخوف والجوع والظما دوافع تفوق الجنس، و (ب) معظم السلوك الحيوانى غريرين، و(ج) علاقية الجماع - الحمل، مع أنها كانت موضع شك محتمل من الناس منذ عهد بعير جدا، لم تتعزز تجريبيا إلا فى القرن الثامن عشر عن طريق عمل لازارو سبالانزانى على الضفادع. وجملة القول أن فرويد والبابا يشتركان فى الهاجس المتعلق بالجنس الذى يميز أصحاب علم النفس التطورى.

والافتراض الأساسى الآخر لعلم النفس التطورى هو أن العقل كمبيوتر يعمل على خوارزميات فطرية. ولقد رفضنا هذا الرأى غير الأحيائى عن العقل فى الفصل الثانى عشر، لأنه يتجاهل (أ) الاختلافات المضخمة بين المصنوعات مثل أجهزة الكمبيوتر والخوارزميات، والموضوعات الطبيعية مثل الأمخاخ وقوانين الطبيعة المتأصلة فيها، و(ب) التلقائية وروح المبادرة، والإبداعية - القدرة على ابتكار أفكار أصلية وأفعال لا تأتى استجابة لمثيرات بيئية، و(ج) النشاط الاجتماعى. وبالإضافة إلى ذلك، فإن دعوى المعرفة الفطرية غير متسقة مع علم الأعصاب وعلم النفس الإنمائى، بالإضافة إلى عدم اتساقها مع خبرة الآباء والمعلمين: نحن نولد جاهلين بكل شيء تقريبا، مع أننا قد زودنا بعضو تعلم أى شيء.

والافتراض الأساسى الثالث لعلم النفس النطورى هو أن العقل مؤلف من مئات أو آلاف الوحدات المستقلة بعضها عن بعــض، أو أجهــزة كمبيـوتر دقيقة، يؤدى كل جهاز منها مهمة معينة مثل اكتشاف المخــادعين وتحديــد الأزواج المحتملين. ونعرف من علــم الأعــصاب الإدراكـــى والانفعــالى والاجتماعى أن المخ مؤلف بالفعل من أنظمة فرعية متخصصة، مثل أنظمة إبراك الوجوه والأصوات. ولكننا نعرف أيضا أن هذه الوحدات ليست مستقلة بعضها عن بعض. خذ الإدراك الحسى مثلا، تجد أنه لا يعتمد فقط على المثيرات الحالية وإنما يعتمد أيضا على الذاكرة والتوقع. وبالتالى، إذا انتظرنا شخصا ما على ناصية شارع، فإننا نخطئ فى تحديد هوية كثير من المارة بوصفهم الشخص المتوقع.

والفرض الأساسِي الرابع لعلم النفس التطوري، والفرض المميز له، هو أن عقولنا "صممت" عن طريق الانتخاب الطبيعي للتعامل مع "بيئة العصر المديث الأقرب" التي بدأت منذ مليوني عام وانتهت منذ خمسين ألف عام في الماضي. وهناك مشكلات عدّيدة تواجه هذا الزعم. تقول إحداها إنـــه ينكــر وجود العقل الحديث الذي يمتاز بالعقلانية والتجريد. وتقول مشكلة أخرى إنه لإيفس حقيقة أن معظمنا يدبر أموره في غابة المدنية أفصل بكثير من تدبيرها في البرية. والمشكلة الثالثة أنه من المستحيل من حيث المبدأ معرفة أى المشكلات الباقية الدقيقة هي التي واجهت أسلفنا البعداء، ومن شم القرات العقلية (أو الوحدات) التي تم انتخابها. فنحن نولد متعلمين، ولـــسنا منْقَفِين؛ ونولد قابلين للتكيف، ولسنا متكيفين ودع عنك أى بيئة من بيئ ات العصر الحديث الأقرب التى طال عليها الأمد وغير المعروفة علمي نطاق واسع - والتي، بشكل عرضي، يرجح أن تكون قد خضعت لتغييرات ضخمة كل عد قليل من آلاف السنين. وأخيرا، وليس آخرا، ليس من الــصحيح أن <sup>طافمنا</sup> الورانى ظل بلا تغيير على مدار الخمسين ألف عام الماضية. على سبل المثال، القدرة على هضم اللبن بعد الطفولة ظهرت في بعض النــاس فقط منذ ما يقرب من خمسة آلاف عام خلت، ومع ترويض المعرز والبقر (والمزيد من التغييرات الجينية التي أحدثها اكتشاف الزراعة منذ عشرة آلاف عام تقريبا، تجده في 2009 Cochran and Harpending).

وَأَخْبِرا، هناك مسلمة أخرى لعلم النفس التطوري (بالإضافة إلى النظرية الاقتصادية المعيارية) تقول إننا أنانيون بصورة جو هرية، وإن الإيثار لسيس إلا أثرة ذكية. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى، فقَّل من المفترض أننا مبادلون ضعفاء بدلا من أن نكون مبادلين أقوياء، ذلك بأننا لا نفعل للآخرين شيئًا إلا لأننا نتوقع منهم أن يردوه في نهاية المطاف. وهذا الفرض بتجاهل عواطف الارتباط والعواطف الاجتماعية، والتعاطف على وجه الخصوص. ويعرف أصحاب الدراسة العلمية لمسلوك الحيوان دائمها أن الحيوانهات الاجتماعية "تستثمر" في تعاون يؤدي إلى روابط طويلة الأمد، لن توجد من دونها مجتمعات حيوانية. وأثبتت الملاحظة والتجربة الحديثة جدا أيــضا أن البشر والفقاريات يشتركون في أفعال دالة على الإيثار بصورة حقيقية (مثلا Gintis et al. 2005)؛ وأنها تفعل هكذا ليس فقط بعد ترو حذر، وإنما تفعــل هكذا بصورة غريزية في غالب الأمر، وبسبب التعاطف (على سبيل المثـال Preston and de Waal 2002). وعلى حــد تعبيــر دى وال (2008, 292) إن جمال علاقة التعاطف\_ الإيثار هو أن "الآلية تعمل بصورة جيدة لأنها تعطى الأفراد دعما عاطفيا في إسعاد الآخرين".

ما عسى أن تكون الاكتشافات التي يتباهى بها أصـــحاب علــم الـــنفس التطورى؟ إليك عينة مما يفضلون (Buss, 2004). (١) بـــصورة نموذجيــة، يستثمر الرجال أقل من النساء في العناية الأبوية وذلك لأنهم ليسوا على يقين

من الأبوة- وليس لأنهم ينفقون وقتا كبيرا في العمل بعيدا عن المنسزل. (٢) من المبر. تفضل النساء الرجال الأقوياء أو الأغنياء، الأشخاص القادرين على تدعيمهم معمد ونريتهم، ويتضح ذلك بحقيقة أن الإناث في الحانات الفردية يعرضن الصداقة على الذكور الذين تبدو عليهم عِلامات الثراء وليس لأن الإناث ببحثن عسن مثل هؤلاء الرجال المترددين على مثل هذه الحانسات. (٣) الاكتئساب لسم يتخلص منه الانتخاب الطبيعي لأنه جيد بالنسبة لك. (٤) لا ترتبط السسيطرة الاجتماعية بالقوة الاقتصادية والسياسية، وإنما لها جذور أحيانيــة بــصورة خالصة ولها دافع جنسي على وَبْجَه الْحصر . (٥) كل الجو انسب الاجتماعيــــة مرمزة في الطاقم الوراثي البشري، ولذلك فإن الثورات الاجتماعية لها على أفضل الفروض نتائج سريعة الزوال (Barkow, 2006). (٦) الأنشطة الثقافية هي فحسب "استراتيجيات تزاوج". وبالتالي فإن أفلاطون وتوما الاكويني، وليوناردو، ومايكل أنجلو، وديكارت، وسبينوزا، ونيوتن وغيرهم من العزاب المشهورين لم يعملوا إلا لإغراء النساء. وبصورة ممائلة، فإن المبتكرين في الكتابة والحساب والتأريخ والتفلسف ونحو ذلك لابد من أن يكونوا مخابيل جنس شأنهم في ذلك شأن النسانيس والقردة.

وبعبارة موجزة، الفروض الأساسية لعلم النفس التطورى إما أنها غير قابلة للختبار أو قابلة للختبار ولكن غير معقولة، ومن ثم غير علمية على كل حسال. (انظر انتقدادات إضدافية فدى Buller 2005, Cochran and كل حسال. (انظر انتقدادات إضدافية فدى Harpending 2009, Gould 1997a; Lickleiter and Honeycutt 2003, Lloyd المروع مهم. والسؤال عما إذا كان قابلا للتطبيق، سينظر فيه ذات يوم. وأرى فى هذا القدر كفاية بالنسبة للعلم الزائف. أما موضوع فلسفته التحتية فمخادع وواسع، ولم يستكشف على نطاق واسع حتى الآن. (ومع ذلك انظر Bunge 2006c, Flew 1987) . تأمل فقط فى الجيوب المخفية فى العلوم "الدقيقة"، مثل المبدأ الإنسانى anthropic principle فى علم الكون؛ وأسطورة "الكائنات المادية من أجزائها" ومحاولة ابتكار نظرية لكل شيء؛ وكلام المعلومات فى الكيمياء الحيوية؛ ومعتقد " كل شيء فى الجينات" فى علم الأحياء، وعلم الأحياء الاجتماعى البشرى؛ وعلم اقتصاد التوازن، والنماذج النظرية للمكسب والخسارة فى الاقتصاد وعلم السياسة. وعندما تحلل خطأ فادحا فى العلم، تجد على الأرجح حشرة فلسفية.

## ١٣ حقول الألغام الخلافية: المبتدئة والشبيهة

كل محاولة لنصنيف أى مجموعة من الموضوعات خارج الرياضيك تواجهها على الأرجح حالات خلافية. والأسباب الرئيسة لهذا الغموض هى إما أن معايير التصنيف ذاتها غير دقيقة، أو أن الموضوع الذى نتكلم عنه لا يملك إلا بعض الجوانب الضرورية لوضعه فى الصندوق الذى نتكلم عنه. على سبيل المثال، لا نعرف حتى الآن كيف ندرك بيقين أسلافا محدين من البشر.

وإذا وجدنا في علم مجموعة من الفروع أو النظريات أو الإجراءات التي لا تقع بوضوح في العلم أو خارجه، ربما توصف بأنها علمية مبتدئة أو شبه علمية أو بوصفها علما مخفقا. ودعنا نلقِ نظرة على هذه الحالات.

العلم المبتدئ protoscience، أو العلم الناشئ، هو بوضوح علم في طـور الولادة. وإذا كتب له البقاء على الإطلاق، فإن هذا المجال ربما يتطـور فـى نهاية الأمر إما إلى علم ناضج، أو شبه علم، أو علم زائف. وبعبارة أخسرى، في الوقت الذي يقال فيه إن فرعا معرفيا يكون علما مبتدئا، فمن المبكر جسدا الإعلان أو الحكم بأنه علمي أو غير علمي. والأمثلة هي: الفيزياء قبل جاليليو وهوجنز، والكيمياء قبل لافوازييه، والطب قبل فيرتشو وبرنسار. كسل هده الفروع نضجت في آخر الأمر لتصبح علمية بصورة كاملة. (يمكن أن يكسون الطب والهندسة علميين حتى وإن كانا من أنواع التكنولوجيا بدلا من العلوم).

وشبه العلم semi-science هو الفرع الذى بدأ بوصفه علما، ويسمى علما عادة، ومع ذلك فإنه لا يوصف بصورة كاملة من حيث هو كذلك. وأرى أن علم الكون وعلم النفس وعلم الاقتصاد ونظرية السياسة لا تزال أشباه علوم رغم أعمارها المتقدمة. وبالفعل، علم الكون حافل بالتأملات التى تعارض المبادئ الراسخة فى الفيزياء. ولا يزال بعض علماء النفس ينكرون أن العقل هو ما يفعله المخ، أو الذين يكتبون عن أنظمة عصبية "تساعد" الوظائف العقية أو تتوسطها. وبطبيعة الحال نجد أن كثيرا مما يسمى جوائز نوبل فى التصاد تمنح غالبا للمبتكرين لنماذج رياضية ليس لها شبه بواقع اقتصادى إذا كان السبب فقط أنهم يجهلون الإنتاج والسياسة؛ أو تمنح للمصممين السياسات اقتصادية تضر بالفقير.

ونكنفى بهذا القدر بالنسبة للحالات الساطعة للعلم الزائف. وفى بعض الحالات من الصعب معرفة ما إذا كان الشيء علميا، أو شبه علمى، أو علميا زائنا. على سبيل المثال، نظرت الغالبية العظمى من الفيزيائيين فى القرن الناسع عشر إلى علم الذرة بوصفه علما زائفا لأنه يقدم دليلا غير مباشر فقط على الفرض الذرى. والأسوأ من ذلك أنه مادامت لا توجد نظرية تفصيلية عن الذرات المفردة، فإن علم الذرة يقبل الاختبار على نحو ضسعيف فقسط، أعنى من خلال التنبؤات فى الميكانيكا الإستاتيكية والكيمياء. ولكن النظريسة أصبحت محترمة علميا بين عشية وضحاها تقريبا بوصفها نتيجسة لنظريسة أينشتين عن الحركة البرونية وتأييد بيرن التجريبسى لها. والوضسعين المقاومون بعناد، مثل إرنست ماخ وبيير دوهيم، هم وحدهم السذين قساوموا الذرية حتى النهاية.

والحالة الأخرى ذات الاهتمام الفلسفي هـــي نظريـــة الــوتر \_string theory. إنها تبدو علمية بسبب جهازها الرياضي المؤثر، ولأنها تعاليم مشكلة مطروحة مهمة وصعبة معا ألا وهي مشكلة بناء نظرية كمية في النثاقل. ولهذا السبب، ولأنها ولدت رياضيات عظيمة، تراها لا تزال تجذب بعض العقول الذكية الصغيرة. ولكن النظرية تفترض أن المكان الفيزيائي له عشرة أبعاد بدلا من ثلاثة، فقط لضمان الاتساق الرياضي في النظرية. وظنت ليزا راندال، صاحبة الننظير البارز في نظريــة الــوتر، أن المكــان الفيزيائي كان له في بادئ الأمر كل الأبعاد الإضافية، ولكنه فقــدها عنــدما هرم. وهذه المناورة تحمى بالتأكيد النظرية من التفنيد، ولكنها تبــدو أشــبه بالعذر، مادامت لم تقدم آلية الانكماش خاصة. ومادامت الأبعاد الإضافية غير قابلة للملاحظة، ومادامت النظرية قد قاومت التأييد التجريبي منذ بدايتها في عام 1968، فإنها تبدو أشبه شيء بخيال العلم، أو تبدو على الأقل أشبه بالعلم المخفق، كما اعترف أحد المتحمسين السابقين لها (Smolin 2006).

وحالة علم فراسة الدماغ (فرينولوجيا)، علم نتوءات الجمجمة، هي حالة مرشدة. فقد أحيت الفرض المادي القابل للاختبار عند جالينوس، والذي مؤداه

ن كل الوظائف العقلية هى عمليات للمخ قابلة للتحديد على وجه الدقة. ولكن بدلا من وضع هذا الفرض الدقيق موضع الاختبار التجريبي، روج له أصحاب فراسة الدماغ ترويجا ناجحا فى المعارض والأماكن الأخرى للتسلية، فكانوا يلفون حول جماجم الناس ويفحصونها باللمس، ويز عمون تحديد مراكز للتخيل والإيثار، وحب الأولاد، ونحو ذلك. وجاء ظهور علم الأعصاب الحديث على يد رامون ى كاجال ليقضى على علم فراسة الدماغ. وما يظهر الآن هو تكافل تحديد الموضع مع التسيق، كما رأينا فى الجزء ٩-٣.

على أن تكذيب فراسة الدماغ لا يلقى شكا على نزعة تحديد الموضع البذرية فحسب، وإنما يلقى شكا أيضا على المحاولات العلمية لرسم العقل على المخ. وخاصة وسائل تصوير المخ التي ابتكرت على مدار العقود الثلاثة الماضية جرى الترحيب بها في بادئ الأمر مع نزعة شكية لأن المحاولة الفعلية لتحديد موضع العمليات العقلية بدت مثل فراسة الدماغ. ولكن هذه الأدوات الجديدة أثبتت أنها مثمرة جدا. وبعيدا عن تأييد فرض فراسة الماغ (وحدة واحدة لكل وظيفة)، فقد كانت سببا في كثير من الاستبصارات البدة، ومن بينها القائل إن كل الأنظمة الفرعية للدماغ متر ابطة فيما بينها، وأن هذه الارتباطات هي الأقوى، وتمثل المهمة الصعبة للغاية. وإذا أدت الأداة أو النظرية إلى نتائج مهمة، لا يمكن أن تكون علمية زائفة، لأن إحدى علامات العلم الزائف أنه يقوم على خرافة قديمة جدا.

والإجراء المفيد لتقييم السمة العلمية لأى طريقة جديدة لفهم موضوع هو <sup>لن نقي</sup>م على نحو منفصل مجموعة فروضيها الجو هرية ف ومنهجها م، وبهذه <sup>الطريقة</sup> نحصل على قالب ٢×٢

فم فآم فم فم

والرأى عندى فى الوقت الحالى أن علم الأعصاب الإدراكى هو فى زاوية الشمال الغربى (ف، م صحيحة)،على حين كان علم فراسة الدماغ منذ قرنين ماضيين فى زاوية الشمال الشرقى (ف صحيحة، م خاطئة). وفى الوقت الحاضر، نجد أن مدرسة الجشطلت، والسلوكية، وعلم النفس الإدراكى (والحسابية على وجه الخصوص) تقع فى زاوية الجنوب الغربى (ف خاطئة، م صحيحة)، على حين أن التحليل النفسى، وعلم نفس الظواهر الشاذة، وعلم النفس التطورى المعاصر تقع فى زاوية الجنوب الشرقى (ف، م خاطئة). وهذه هى الزاوية العلمية الزائفة. ويجب النظر إلى الموضوعات غير القطرية بوصفها أشباه علوم: إذ ربما تتطور فى آخر الأمر إما إلى علوم ناضجة أو إلى علوم زائفة، أو ربما تتلاشى تماما بسبب الافتقار إلى نتائج جديدة.

وإليك كلمة أخيرة للتحذير. يميل معظمنا إلى الشك فى النظريات أو الأدوات الجديدة بصورة جذرية، وذلك لأى سبب من سببين: بسبب الجمود الفكرى، أو بسبب أنه من الضرورى استجواب كل قادم جديد للتأكد من أنه ليس محتالا. ولكن يتعين على المرء أن يتفادى خلط السببين. والأنماط الصارمة المحبة للبحث تميل إلى الجدة، ولكن فقط شريطة ألا تهدد برفض التصديق بالنسق الكامل للمعرفة أو تفكيكه. ١٢ - ٨ علاقة العلم الزائف والسياسة إن العلم الزائف خطر دائما لأنه يلوث الثقافة، وعنسدما يتعلسق الأمسر بالمحة والاقتصاد أو نظام الحكم، فإن العلم الزائف يعرض الحياة والحرية والسلام للخطر. ولكن العلم الزائف بطبيعة الحال يكون شديد الخطورة عندما يتمتع بتأييد الحكومات، والأديان المنظمة أو الشركات الكبرى. وقليسل مسن الأمللة سوف يكفى لوضع هذه النقطة.

منذ عصر التنوير فصاعدا، تمسك معظم التقدميين بأن الطاقم السوراشي ليس قدرا للمرء، إذ إننا نستطيع أن نتعلم ليس التفكير فقط وإنما الإحــساس والفعل أيضا. ونتعلمهما بصورة مباشرة عن طريق المحاكاة والمتعلم، وبصورة غير مباشرة من خلال إعادة التشكيل الاجتماعي. وعلى العكس، نبد أن المحافظين والرجعيين من كل الأنواع قد تبنوا الجبلية، وهي وجهــة النظر القائلة إننا نولد بكل السمات التي تظهر خلال الحياة. وعلى هذا النحو، كرست الكتب المقدسة الهندوسية نظام الطبقة المنغلقة، وتمسك الكتاب المقس بأن البهود هم شعب يهوه المختار، وتمسك أرسطو بأن الأجانب أقل شأنا وأدنى منزلة من الإغريقيين، وتمسك المستعمرون الأوربيون بأن الناس النين غلبوا على أمرهم كانوا بدائيين ولا يصلحون إلا للاستعباد أو الفنـــاء، رهم جرا. وعلاقة الجبلية \_ المحافظة أضعفها على نحو جــدير بالاعتبــار عصر التنوير والانتشار اللاحق لإيديولوجيات اليساريين، ولكن تم تسطيحها <sup>بین حی</sup>ن وآخر، مع خبٹ معین بوصفها داروینیة اجتماعیة، وعلمی نصو <sup>طين</sup> جدا، نحت جناح علم النفس النطوري. ودعنا ننذكر الإحياء الحــديث <sup>جدا</sup> للجبلية "العلمية". كرس ستيفن بنكر (2003) أستاذ هارفارد وعالم النفس الأكثسر شسعبيه اليوم، فصلا كاملا من أحد كتبه المؤثرة للقضايا السياسية المحيطة بمعسطة البيئية/ الجبلية، وقرر أن "العلوم الحديثة في الطبيعة البشرية" من علم الورائة إلى علم النفس التطوري تثبت ما يسميه بالرؤية التراجيدية. وهده الرؤيسة ليست شيئا سوى الفردية والتشاؤم في علسم الاقتـــصاد التقليــدى والفلــسفة السياسية المحافظة من هوبز إلى بيرك إلى شوبنهور إلى نيتشه إلى هايك إلى تاتشر إلى ريجان.

ويستشهد بنكر (المرجع المذكور، ص 294) علمي وجمه الخمصوص "بالاكتشافات" التالية في هذه "العلوم الجديدة": "أولوية الروابط الأسرية". رغم الحقيقة القائلة إننا نجد في معظم الحالات أن أعضاء الـشركات التجارية، والجماعات السياسية، والمختبرات، وأفواج الجنود، والفــرق الرياضــية، لا يرتبطون فيما بينهم إلا ارتباطا وراثيا؛ "المجال المحدود للمشاركة الاشتراكية في جماعات بشرية" \_ رغم أن كل المجتمعات البدائية وكثيرًا من المؤسسات التجارية الحديثة تعاونية؛"عمومية السيطرة والعنف عبر المجتمعات البشرية". حتى وإن كان القتل العمد قد انخفض في كل المجتمعات المتحضرة طـوال القرن الماضي، وليس في المجتمعات المنقسمة إلى حد بعيــد والتــي هـي استبدادية وعنيفة في أساسها؛ و"عمومية المركزية العرقية والصور الأخرى من عداء جماعة ضد جماعة عبر المجتمعات" كما لو كان هذا النزاع الذي لا سبيل إلى إنكاره لم تتم تسويته بإحداث التوازن عــن طريــق التعــاون٬ والخضوع للقانون والاهتمامات المادية.

ولكن هذا ليس كل شيء، فترى بنكر في محاولة لإقناعنا بأننا جميعا في الأساس بهائم بغيضة أنانية، يكمل القائمة السابقة بما يلى: "قابلية التوريب الجزئي للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتماعية"۔ رغم أن مثــل هــذه القدان يمكن تعزيزها أو كبحها عن طريق التربية والستحكم الاجتمساعى؛ الفرج وسبطرة أليات الدفاع، وميول خدمة الذات، ورد التنافر الإدراكسي"۔ التسي وسبحت السبى السبي المسبحة المسبي المسبحة المسبى المسبي المسبي السبي التأكيد، رغم كونها حقيقية، أقل خطورة في مجتمعات الرفاهية منها في مى المجتمعات "الليبر الية"؛ "صور الانحياز في الحس الأخلاقي البشري"، بما في ى نلك محاباة الأقارب والخضوع ـ وهذا صحيح إلى حد مقبول، ولكن دعنا لا نغض الطرف عن الحقائق التي مؤداها أن الإيثار وعدم الخسضوع يحدث بالإضافة إلى الأنانية، وأن التقدم السياسي يتضمن غالبـا تقـدما أخلاقيـا. المثال السابق هو مثال واضح للنزعة الردية السياسية المخفقة، وفي هـــذه المالة رد العلم الاجتماعي إلى علم الجينات وعلم النفس. وبالإضـافة إلـــي نلك، فإن قائمة إنجازات بنكر "للعلم الجديد للطبيعة البشرية" تقرأ مثل التمهيد ليان اليمين الجديد بدلا من أن تكون ملخــصا لنتـــائج علميـــة. والالتــزام بالإيبولوجيا السياسية الرجعية هو مؤشر موثوق على الطبيعة العلمية الزائفة لفرع معرفي.

وتستطيع أن نقول الشيء نفسه تقريبا عن علماء النفس التطوريين المزيفين الن يعجب بهم بنكر: فتراهم يقررون بثقة أن التفاوت الاجتماعى يوجد فى جنائ<sup>تا،</sup> وبالتالى فإن الثورات الاجتماعية مخفقة لا محالة. وهكذا يقرر باركوف (2006,37)، أحد المؤسسين: "التكوين الطبقى الاجتماعى هو انعكاس للحقيقة النمرية القائلة إن الناس يحبون أطفالهم أكثر من حبهم لأطفال الآخرين". ولكن أسر، المحقق أن الحواجز الطبقية، بحكم التعريف، تجعل الحراك الاجتماعى الإلا حتى تمنعه تماما. ومن ثم فإن المجتمع بلا طبقات فقط، أو المجتمع ذا المراجز المسامية على الأقل، هو الذى يسمح بالتقذم الشخصى. لاحظ أن هذه حجة منطقية بشكل محض. وما يحتاجه الدليل التجريبى هو افتراض أن الطموح لذرية المرء فطرى ومن ثم عالمى. ولكن علم الجينات البشرى لم يقــدم دلـــبلا على هذه العينة من علم الجينات الشعبى.

وبعيدا عن أن يكون التكوين الطبقى ذا جذور أحيائية، فإنه يؤثر أشد الأثر فى جودة الحياة وطولها. فالناس الذين يحيون عند القمة يعيشون حياة أفسضل وأطول من الذين هم أقل منهم شأنا. وهذه الآلية النفسية \_ العصبية \_ الهرمونية \_ المنيعة هى على وجه التقريب: الخضوع ~ الضغط ~ إطلاق الكورتيزول ~ ازدياد فى ضغط الدم ومستويات السكر فى الدم ~ النسسبة المرضية العالية. وهذا هو السبب فى أن الحياة فى اليابان وبلدان شمال أوربا أفضل وأطول من الحياة فى البلدان التى لا تقوم على المساواة مثل الولايات المتحدة والمولكة المتحدة (انظر مثلا 2009).

وبالإضافة إلى ذلك، وجد أصحاب علم الآثار الاجتماعي أن التكوين الطبقى الاجتماعى لم يظهر إلا منذ خمسة آلاف عام مضت، وجاء ظهور، مع الحضارة جنبا إلى جنب. وكما يخبرنا تريجار (2003b,44) فى رسالته المهمة: "يستعمل الأنثروبولوجيون مصطلح "الحضارة المبكرة" للصورة المبكرة والبسيطة من المجتمعات التى لم تكن فيها المبادئ الأساسية الحاكمة المبكرة والبسيطة من المجتمعات التى لم تكن فيها المبادئ الأساسية الحاكمة الفلاقات الاجتماعية هى القرابة وإنما هرمية الأقسام الاجتماعية التى تتقاطع أفقيا عبر المجتمعات وكانت غير متساوية فى القوة، والشروة، والمكانية الاجتماعية". ومع ذلك، دعنا ننتقل إلى عينة أخرى من العلم الزائف.

عندما شجع كثير من العلماء المخلصين والمفكرين البارزين التقدميين اليوجينيا (علم تحسين النسل)، استشهد بها المشرعون الأمريكيون لتقديم وتمرير الوثائق التى قيدت هجرة الناس "للأعراف الدنيا"، وأدت إلى تنظريم مؤسسى لألاف الأطفال باعتبارهم من أصحاب الضعف العقلى. والسياسات العرقية للقوى الاستعمارية والنازيين سوغها "العلم" ذاته، وأدت إلى استعباد أو قتل الملايين من الهنود الحمر، والزنوج، والعبيد، واليهود، والغجر.

والأزمة الاقتصادية ذات النطاق العالمي التي بدأت في عام ٢٠٠٨ كانت والأزمة الاقتصادية ذات النطاق العالمي التي بدأت في عام ٢٠٠٨ كانت مثالا نموذجيا جدا للنتائج الاجتماعية المشؤومة التي نسشأت مسن سياسسات اجتماعية استلهمت فلسفات اقتصادية وسياسية خاطئة. وبالفعل هناك إجمساع على أن هذه الأزمة ألقت التبعة على سياسات عسدم التسدخل التسى اتبعتهما لمكومات الأمريكية والبريطانية منذ أيام رونالد ريجان ومارجريت تاتسشر. وأنت تجد الآن أن عدم التدخل ليس شعار اليديولوجيا شاردا، وإنما هو النتيجة المنطقية لمعتقدين تم التمسك بهما بطريقة غير نقدية، رغم التغيرات الهائلية في الواقع الاقتصادي، منذ أن قدمهما آدم سميث (1776) في عملمه العظيم. وليك المبدأين (أ) إن الهدف الوحيد للنشاط الاقتصادي هو السعى وراء المنفعة تالممة، و(ب) إن السوق (غير المنظم) ذاتي التنظيم – إنه يكون دائما في تران أو يكون قريبا من التوازن، ولذلك فإن أي تدخل يضره لا محالة.

ويرنكز الفرضان السابقان، بدور هما، على ثلاثة مذاهب فلسفية لم يتم نعصها: الأنطولوجيا الفردية، والإبستمولوجيا غير العلمية، والأخلق النرية. والفردية هى الدعوى القائلة لا يوجد سوى أفرد، وإن الكائنات المع<sup>ية</sup> مثل المؤسسات التجارية والأمم هى أشياء من صنع الخيال. وهذه <sup>لرعوى</sup> خاطئة، ذلك بأن ما هو مفترض هو الفرض المنعزل. ولقد حاولنا أ<sup>نشن في</sup> موضع آخر (مثلا 2003 Bunge) أن كل شيء في العالم الواقعى إما أنه نظام أو عنصر فى نظام. وعلى وجه الخصوص، لا يمكن فهم أفعال الفرد إلا فى سياقه الاجتماعى. وربما يبدأ التحليل إمسا على المستوى المجهرى أو المستوى العيانى، ولن يكون التحليل مقنعا إذا اجتبنا أيا من المستويين. والدرس المنهجى هو أن أى تفسير مقنع لحقيقة اجتماعية سوف يتضمن ما سميته مخططات بودون ـ كولمان (1996 Bunge). وإليك مثالا حديثا:

المستوى العيانى ائتمان سهل موهم الملكية الواقعية الأزمة المستوى العيانى التمان سهل موهم الملكية الواقعية الأزمة المستوى المجهرى ارتفاع الطلب على السكن التخلف عن الوفاء بالدين

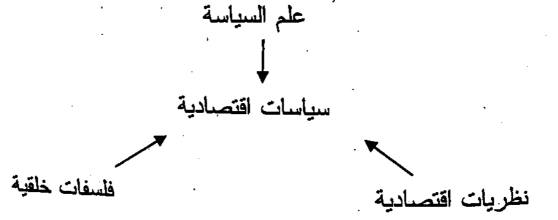
وتسير مخططات بودون ـ كولمان ضـد مـزاج الفرديـة المنهجيـة الجذرية، التى تفرض البقاء دائما عند المستوى المجهـرى. وهـذا الـرأى المنهجى لا يمكن أن يظل محايدا فى الخلاف الإبستمولوجى بين الواقعية (أو الموضوعية) والذاتية: إذا كان متسقا، فإنه يبدأ من الخبرة الفردية الإدراكيـة بدلا من المعرفة، التى يتم اكتسابها فى مجتمع وتراجعها جماعـات علميـة (الشكية المنهجية عند ميرتون). ومن ثم فإن الفردى المنهجى لا بد مـن أن يكون إما ذاتيا جذريا (مثل باركلى، وكانط، وفشته أو هوسرل) أو تجريبيـا جنريا (مثل هيوم وكونت ومل أو كارناب). أما ربط بوبر للفردية المنهجية الجذرية بواقعية إيستمولوجية فلم يحقق شيئا من النجاح.

ومناما ننسجم الكلية مع أخلاق الواجب، كذلك تتسسجم الفرديــة عنـــ كونفوشيوس وكانط مع الأناني الذي يدبر "كل شيء لنفسه". وعلى العكــس،

L17

تترح النسقية أخلاقا إنسانية حيث تتساوى الحقوق والواجبات. وفى مثل هذه الناسفة الخلقية نجد أن كل حق يستلزم واجبا، وعكس ذلك صحيح. على سبيل المثال، حقى فى أن أستحق الحياة يستلزم واجبى فى أن أساعد الآخرين ليبقوا على قيد الحياة. وواجبى نحو دفع الضر ائب يستلزم حقى فى أن يكون لى رأى فى الطريقة التى تنفق بها. وأنا أؤكد أن الناس العاديين ربما يلتزمون بهذه الفلسفة الخلقية، على حين أن الاقتصاديين التقليديين والسياسيين المحافظين يعظون الجمهور بعلم الواجبات بينما ينصحون أتباعهم بالأنانية.

وكل الاقتصاديات التقدمية تحكمها سياسات اقتصادية مــن نــوع مــا. ويجرى تصميم هذه السياسات بدورها على أساس نظريات اقتصادية ومبادئ أخلاقية، وتروج لها الأحزاب السياسية والحكومات أو تنفذها.



وسوف يعترض الاقتصادى التقليدى على إدخال السياسة والأخلق ضمن العوامل المحددة للسياسات الاقتصادية: سوف يزعم أن هذه الأمور فمن العوامل المحددة للسياسات الاقتصادية: سوف يزعم أن هذه الأمور قواعد تقنية بصورة خالصة تلائم الدليل الفعال للآلية الاقتصادية العيانية. ولكن هذا الزعم بطبيعة الحال خاطئ على أفضل الفروض ومخادع على أسوئها، لأن كل اقتصاد سياسى مرتبط بتحسين بعض المصالح على حين يضر بمصالح أخرى. على سبيل المثال، التجارة الحرة تدعم القوى ببنما تقرر تنمية الضعيف؛ ودولة الرخاء تحسن من حظ الفقير من خلال فرض الضرائب على الغنى. وبعبارة موجزة، كل سياسة عامة ملتزمة من الناحبة الخلقية. وكما أوجب جونار ميردال منذ عهد بعيد: أظهر قيمك! ومالم نفعل هكذا ربما تساعد فى التغاضى عن العلم الزائف أو العلم المستأجر، الذى سأحدثك عنه حالا.

١٣ ٩ - ١٣ العلم المستأجر

الحقيقة القائلة إن كثيرا من العلماء العظام وقعوا اتفاقيات فاوستية [نسبة إلى الدكتور فاوست الذى يبرم عقدا مع الشيطان في الفولكلور الألماني ] مع شيطان الحرب خلال القرن العشرين \_ أقول إن هذه الحقيقة أعطت العلم اسما سيئا، وصدت كثيرا من الشباب أصحاب المقدرة والبراعة عن مواصلة النشاط العلمي. وسوف نلمح الآن إلى العلم المستأجر، وهو النوع الذى يمحو الجانب الإنساني من الشكل الخماسي الفلسفي في الشكل ١٣\_١ في الجزء ٢\_١٢.

على حين يكون العلم الأساسى نزيها، يكون هدف مسشروعات العلم التطبيقى هو الحصول على نتائج لها اهتمام عملى ممكن. وبطبيعة الحال يصمم المشتغلون بالتكنولوجيا مصنوعات من كل نوع ويصلحونها أو يقومون بصيانتها، من الآلات إلى المنظمات الاجتماعية. على سبيل المثال، تقدم الكيمياء والأحياء الأساسية المعرفة الخلفية للصيدلة، وتقوم الصيدلة بتحليل أو تركيب مركبات ذات استعمال علاجى ممكن. وتصمم الصيدلة الصناعية إلى جانب الطب أدوية وعلاجات نختبرها. والتدفق المفيد للمعرفة بين المجالات الثلاثة هو: العلم الأساسى - العلم التطبيقي - التكنولوجيا

وبالإضافة إلى ذلك هناك علم مستأجر، أو علم يستأجر بصرف النظر ي النائج الأخلاقية، أو حتى معرفة أن نتائجه سوف تـستعمل لأغـراض م . يُبطانية. والعلم المستأجر استثنائي لأن الغالبية العظمى من العلماء ليسوا من أسماب الاهتمام بالتطبيقات العملية، زد على ذلك أنهم غير مــوَهلين النرجمة" العلم إلى تكنولوجيا. ومع ذلك في بعض الــــالات كتبــت الغلبــة للوطنية، والحماسة الإيديولوجية، والجشع، أو الرغبة أو الـضغط لتحمـل التوى للمسئوليات (ما يسمى عقدة كيسنجر)، وبعض العلماء الكبار أعــادوا انتشاف أنفسهم بوصفهم خبراء تكنولوجيا شيطانيين أحيانا: تذكر الفوسجين [ غاز عديم اللون كريه الرائحة ]، والغاز العصبي، والقنبلة الهيدروجينية، والنيبم، والعامل البرتقالي [ مبيد للأعـشاب]، والقنابـل المخصـصة ضـد الأشخاص والقنابل العنقودية، والجين الفاصل (انظر ; 2003 Cornwell .(Schwartz et al. 1972

ولم يكن بعض العلماء الذين اشتركوا فى العلم المستأجر من أجراء شركة أو حكومة مجهولة، وإنما كانوا علماء فيزياء أو كيمياء بارزين، وبعضهم من الحاصلين على جائزة نوبل. ومن جهة أخرى، فإن الباحثين وبعضهم من الحاصلين على جائزة نوبل. ومن جهة أخرى، فان المحابرات الذين يعملون مع وكالة الاستخبارات المركزية الأمريكية أو المخابرات الذين يعملون مع وكالة الاستخبارات المركزيان المردوم الزوسية ماداموا يز عمون محبة الحريات أو المسلام، أو قدموا المشورة الروسية ماداموا يز عمون محبة الحريات الفيتناميين، فمن الصعب اعتبارهم البنتاجون عن أفضل طريقة لقتل الفلاحين الفيتناميين، فمن الصعب اعتبارهم مستأجرين لأن علمهم علم زائف. (انظر مثلا regulation في الاقتصاد الذين، 2000). وقل مثل ذلك عن الحاصلين على جائزة نوبل فى الاقتصاد الذين، فى مقابل الابتهاج بالصناعة البترولية، أنكروا حقيقة الندفئة الكونية، وحنى محدودية مستودعات البترول.

وعلماء السياسة المستأجرون هم الأكثر فسادا ولكن ليسوا وحدهم النين ينتهكون الدستور الأخلاقى للعلم، فعلماء الأغذية الذين يسعون إلى أفسط تركيب للدهن والسكر والملح لكى يجذبونا إلى الإفراط فى أكل الكعك أو طعام الأطفال، ونصبح مدمنين لمثل هذه الأطعمة – ليسوا منا ببعيد. وهم فى معية الكيميائيين الذين تستخدمهم شركات التبغ الكبرى والذين يعالجون النيكوتين لجعل تدخين السجائر أكثر إدمانا. زد على هؤلاء علماء السنفس الذين يساعدون فى تصميم الإعلانات المصللة، وسوف تحصل على صورة لفريق ضخم من العلماء الطبيعيين والاجتماعيين والاجتماعيين الأحيائين الذين تم استخدامهم لاستعمال العلم ضد الناس. والدفاع الوحيد ضد هذا الجيش المستأجر هو المزيد من الثقافة العلمية الجيدة.

١٣ - ١٠ الفلسفة: الحقيقية والزائفة، قبل العلم واللاعلم

الفلسفة الزائفة هى لغو يعرض بتباه بوصفه فلسفة عميقة، وربما وجدت منذ لاو - تسو، ولكن لم تؤخذ مأخذ الجد إلا حوالى عام 1800 عندما اعترض الرومانسيون على عصر التتوير. وبسبب تخليهم عن العقلانية، ولدوا عندا وافرا من الفلسفة الزائفة: تذكر الآراء الطائشة لهيجل، وفشته، وشلنج، ومن سايرهم من الفلاسفة البريطانيين (انظر متثلا 1991 Stove). صحيح أن هيجل عالج مجموعة من المشكلات المهمة، ولذلك لا يمكن أن نصرف النظر عن عمله بسهولة. ومع ذلك فإن عمله، عندما يكون قرابلا للفهم على الإطلاق، يكون خاطئًا عادة على ضوء العلم المتقدم تمامــا فـــى عصره. والأسوأ من ذلك أنه أضفى القداسة على المراوغة التي مؤداهــا أن العميق لا بد من أن يكون غامضا.

وتضمن وصفنا للبحث العلمى فى الفصل السابق أفكار فلسفية من خمسة أنواع: منطقية، ودلالية، وأنطولوجية، وإبستمولوجية (منهجية خاصة)، وأخلاقية. وعلى وجه الخصوص، تضمن أفكار النتيجة المنطقية والاتساق المنطقى، والأفكار الدلالية عن المعنى والصدق؛ والمفاهيم الأنطولوجية عن الواقع الحقيقى والقانون (النموذج الموضوعى)؛ والمفاهيم الإبستمولوجية عن المعرفة والاختبار؛ والمبادئ الأخلاقية عن الأمانة العلمية والخدمة العامة. ما السبب فى هذه الالتزامات الفلسفية للعلم ؟ دعنا نرَ.

البحث العلمى له أسس فلسفية لأنه بكلمات قليلة هو البحث *الأمين ع*ن المعرفة *الحقيقية* حول العالم *الواقعى، وقوانينه* خاصة، وبمنساعدة وسنائل *نظرية وتجريبية والمنهج العلمى* خاصة - ولأن كل مجموعة من *المعرفة العلمية يتوقع أن تكون متسقة منطقيا* إلى جانب كونها موضوعا *لمناق*شة *عقلانية* وسط جماعة من الباحثين. وكل التعبيرات المائلة تظهر فى أحاديث عقلانية وسط جماعة من الباحثين. وكل التعبيرات المائلة تظهر فى أحاديث (علمية شارحة) حول أى علم واقعى (تجريبى). والفرع المعرفى المسئول عن توضيح المفاهيم المتناظرة وتنسيقها هو الفلسفة. وبالفعل الفلسفة هم نراسة المفاهيم والمبادئ الأساسية إلى أبعد الحدود والمتقاطعة عبر الفروع نروسة المعاهيم والمبادئ الأساسية إلى أبعد الحدود والمتقاطعة عبر الفروع عروا من ثم يتوقع أن يكون الفلاسفة من الباحثين العوام بدلا ممن أن عرونوا متخصصين. وغالبا ما يسلم بعضنا بالمهمة البغيضة للحكم العابر على أوراق اعتماد بعض الاعتقادات العلمية الزائفة أو الإيديولوجية. والآن تعالج المدارس الفلسفية المختلفة المكونات الفلسفية السسابقة فسي

العلم بطريقة مختلفة أو لا تعالجها على الإطلاق. دعنا ننذكر بإيجاز أربعة أمثلة فقط مؤثرة ومعاصرة: الماركسية، والوجودية، والوضسعية المنطقيسة، والبوبرية.

قدمت الماركسية بعض الأفكار الثورية في العلم الاجتماعي، وخاصبة آلتصور المادي للتاريخ ومركزية الصراع الاجتماعي. ومع ذلك، فإن المادية الماركسية اقتصادية على نحو ضيق، ذلك بأنها تمستخف بمأدوار المسياسة والثقافة (والإيديولوجيا على وجه الخصوص). زد على ذلك أن الماركـسية، تحذو في ذلك حذو هيجل، تخلط المنطق بالأنطولوجيا، ومن ثم فإنها تكون على حياء مع المنطق الصورى، واقترنــت الأنطولوجيــا الماديــة لــديها بالالتباسات الرومانسية للمبادئ الجدلية، منسل مبدأ وحدة المتناقسضات، ونظريتها الإبستمولوجية هي الواقعية المساذجة (نظريمة الانعكماس فمي المعرفة)، التي لا تفسح مجالا للطبيعة الرمزية للرياضيات البحتة والفيزيـــاء النظرية؛ وتمجد الكليات الاجتماعية علمي حمساب الأفسراد وطموحماتهم المشروعة، وتبالغ في أثر المجتمع في الإدراك؛ وتتبنى أخلاق المنفعة، التي ليس لها استعمال بالنسبة للبحث النزيه، ودع عنك الإيثار.

ولا عجب أن الفلاسفة الماديين الجدليين، بينما كانوا في الحكم، قاوموا بعض التطورات العلمية الثورية إلى حد بعيد فى عصرهم: المنطق الرياضي، والنظرية النسبية، وميكانيكا الكم، وكيمياء الكم، وعلم الوراثة، والنظرية التركيبية في التطور، وعلم النفس العصبي بعد بافلوف (انظر مثلا (Graham 1981). ولكن أسوأ خطيئة للمادية الجدلية هي هذه، بسسبب أنها بالغ<sup>ن فى</sup> تقدير الصراع، فقد بخست قدر التعاون، وهى بالفعل فلسفة حرب، بنى وإن كان أنصارها يعلنون محبتهم للسلام.

مى <sup>دى.</sup> ومع ذلك، فإن العيوب الخطيرة للماركسية هى شامات بالمقارنة مع منافات الوجودية. وهذا المذهب السحرى يرفض المنطق والعقلانية بصفة عامة؛ وتركزت الوجودية فى أنطولوجيا سطحية إلى حد بعيد وغير معقولة تتريبا، وسخيفة أيضا. وحسبك أن تتذكر وصف هيدجر للوجود والزمان، وهما الموضوعان الأساسيان فى الكتاب الذى جعله مشهورا بين عشية ومحاها الوجود هو هو ذاته" و"الزمان هو نضج الزمانية". وهناك تعبيران مشهوران آخران للمؤلف نفسه هما "عوالم العالم" و"الكلمة هى بيت الوجود". وكل هذا مجرد لغو، ومن ثم لا يكون حتى كلاما كاذبا. ولكن ربما يبدو شيئا عميقا جدا للساذج؛ ويفتن الكسول لأنه يعوق المناقشة العقلانية.

زد على ذلك أن الوجودية ليس لها فائدة بالنسبة لعلم الدلالة والإبستمولوجيا أو الأخلاق. ولا عجب فى أنها ليست بذات أثر فى العلم - إلا إذا كان أثرا غير مباشر وبصورة سلبية، وذلك من خلال تحقيرها للعقل وتأييدها للنازية. ولا عجب أيضا فى أنها لم تقدم فلسفة معقولة فى العلم، ودع عنك أن تكون فلسفة حافزة. وبالفعل الوجودية هى مثال رئيس للفلسفة الزائفة.

وعلى العكس، نجد أن الوضعية المنطقية تستعمل المنطق الحديث، وتدافع عن العلمية، وتنتقد الظلامية. ولكنها لا تملك علما للدلالة يمكن الدفاع عنه يتجاوز الدعوى الإجرائية القائلة إن المعنى يعادل قابلية الاختبار - خطأ عنه يتجاوز الدعوى الإجرائية القائلة إن المعنى يعادل قابلية الاختبار - خطأ المقولة. وليس لها أنطولوجيا تتجاوز مذهب الظواهر ("لا يوجد سوى المقولة. وليس لها أنطولوجيا تتجاوز مذهب الظواهر (الا يوجد سوى المظاهر"). وتبالغ نظريتها الإبستمولوجية فى تقدير الاستقراء، وتسىء فهم النظرية العلمية أو تبخس قدرها، وتعتبرها مجرد خلاصة معطيات. وليس لديها أخلاق تتجاوز انفعالية هيوم. والشيء الذى لا يثير الدهشة ان الوضعيين المنطقيين أساءوا تفسير الفيزياء النسبية والكمية فى حدود إجراءات معملية بدلا من تفسير ها بوصفها تمثل كائنات فيزيائية، توجد بشكل موضوعى وتوجد فى غياب الملاحظين (انظر مثلا 1973 Bunge). وم ذلك فإن الوضعية المنطقية علمية، ومن ثم فإنها أحق بالتقديم على الموقف اللاعلمى الذى نجده عند مابعد الحداثة. ولكن فى مختلف الأحوال مانت الوضعية المنطقية ماعدا أن يرد ذكر ها فى كتب العلم المدرسية.

وكان كارل بوبر أداة فى قتل الوضعية المنطقية. وأثنى على العقلانية وملاحقة المعرفة. ولكنه رفض المحاولة الفعلية لتوضيح مفاهيم المعنى والتفسير، والتى من دونها من المستحيل استعمال الرياضيات فى العلم. ولا يملك بوبر أنطولوجيا تتجاوز الفردية (أو الذرية أو الاسمية) التى جعلت الهندسة الاجتماعية مستحيلة، رغم أنه وافق عليها. وقيم بوبر النظرية بقصد اعتبار الملاحظة والقياس والتجربة وسائل فقط لاختبار الفروض. وبالغ فى تقدير النقد، وبخس قدر الاكتشاف والاستقراء، وليس لديه استعمال لدليل وأبقراط. وبسبب إساءة استعماله لكلمة "لا"، فربما تسمى فلسفة بوبر السلبية المنطقية (الاعقى النظريات الفيريات)، وليس لديه استعمال لدليل وأبقراط. وبسبب إساءة استعماله لكلمة "لا"، فربما تسمى فلسفة بوبر السلبية المنطقية (و1999 Bunge)، ومع ذلك، تتمتل حسنات بوبر فى أنه دافع عن المنطقية والتفسير الواقعى للنظريات الفيزيائية، وأنه خفض من قيمة الاستقرائية وأثبت استحالة المنطق الاستقرائي.

ولكن بوبر كان قد استخف أول الأمر بعلم الأحياء التطورى، ثم عاد واعترف به ولكنه فسره تفسيرا سيئا بوصفه يتألف على وجه الحصر من انتخاب أشياء غير ملائمة؛ وعارض الواحدية العصبية النفسية المتأصلة فى علم الأحياء التطورى؛ ورفض التصور المادى للتاريخ الذى تبنته المدرسة

التاريخية التقدمية إلى أبعد الحدود ـ مدرسة الحوليات؛ ودافع عن علم التاريم. الاقتصاد المجهري الكلاسيكي الجديد، الذي \_ كما سوف أبر هن بعد حين \_ ر... بو زانف علميا لأنه غامض بصورة مفهومية ومعفى من التكذيب التجريبي. وباختصار، أنت لا تجد مدرسة من هذه المدارس الأربع المذكورة يضاهى الفلسفة المتأصلة في العلم. وأؤكد أن أي فلسفة قادرة على فهم البحث العلمي واستعماله وتشجيعه تتمتع بالسمات التالية:

1- الاتساق المنطقى الداخلى logical internal consistency والالتزام بقواعد الاستدلال الاستنباطي؛ وقبول القياس والاستقراء بوصفهما وسيلتين مساعدتين على الكشف، ولكن من غير ادعاء عمليات إثبات صحة أولية للحجج القياسية أو الاستقرائية.

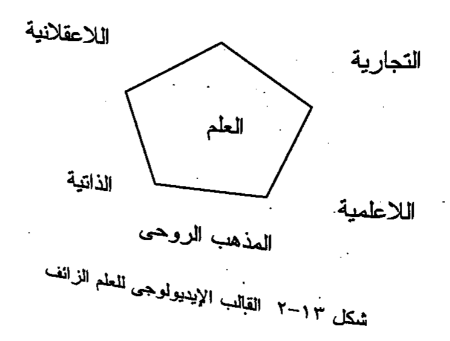
٢- نظرية واقعية دلالية semantical realist theory في المعنى بوصفه إشارة مقصودة (دلالة) \_ وبوصفه مختلفا عن الماصدق أو مجال الصدق\_ بالإضافة إلى المغزى أو المفهوم. ورؤية واقعية لصدق

واقعى بوصفه مضاهاة القضية بالوقائع التي تشير إليها. ٣- المادية الأنطولوجية ontological materialism: كل الأشياء الواقعية مادية (تملك طاقة) وتلائم بعض القوانين (السببية والاحتمالية أو المختلطة). والعمليات العقلية هي عمليات للمخ، والأفكار في ذاتها، مهما تكن صادقة أو مفيدة، خيالات. الدينامية dynamicism: كل الأشياء المادية في تدفق. النسقية (أو مذهب النظام) systemism: كُل شيء إما نظام أو عنصر (ممكن أو فعلى) في نظام. الانبثاقية emergentism: كل نظام له خصائص (نظامية أو منبثقة) تفتقر إليها مكوناته. epistemological scientific realism الواقعية العلمية الإبستمولوجية -٤ من الممكن أن نحصل على معرفة بالوقائع، بصورة جزئية أو

تدريجية على الأقل. ويتوقع أن تمثل النظريات العلمية، وإن كان تمثيلا ناقصا، أجزاء من العالم الواقعي أو بعض ملامحه. السُكِه المعتدلة moderate skepticism تقرر أن المعرفة العلمية بمكن بلوغها بالإضافة إلى إمكان خطئها. ومع ذلك هناك ننائج هي أشباء مكتسبة ومستقرة من قبيل أن هناك ذرات ومجالات، وأنه لا نوجر أفكار متحررة من الجسم، وأن العلم يستخدم. وتقول التجريبية المعتدلة moderate empiricism كل الفروض الواقعية لا بد من أن تكون قابلة للاختبار تجريبيا، وإن كان الاختبار بطريقة غير مباشرة؛ والدليل الإيجابي والسلبي معا مؤشران لقيمة الصدق قابلان للتقييم. والعقلانية المعتدلة moderate rationalism تقول: تتقدم المعرفة من خلال التخمين البارع والتفكير المرتبط بالخبرة. وترى النزعة العلمية , scientism أن كل ما هو قابل للمعرفة وجدير بأن يعرف يكون معروفا على أفضل وجه بالطريقة العلمية.

ويقرر المذهب الإنسانى الأخلاقى العلمانى أن المعيار الأخلاقى الأعلى هو "السعى إلى الخير الأحيائى والعقلى والاجتماعى للذات والآخرين". وهذه القاعدة تدل على أن البحث العلمى لا بد من أن يشبع إما حب الاستطلاع أو الحاجة، ويمتنع عن إلحاق الأذى الذى لا سبيل إلى تبريره. وترى النزعة الاجتماعية الإبستمولوجية epistemic socialism أن العمل العلمى، وإن كان حرفيا، هو عمل اجتماعى، لأنه يتم تحفيزه الآن، ويتم منعه الآن، عن طريق جماعة من الزملاء العاملين، وعن طريق النظام الاجتماعى السائد؛ وهذا الحكم (المؤقت) ليس سلطة مؤسسية ما وإنما جماعة من الخبراء. وتتجح

من هذه الجماعة بإنجازات أعضائها وتيسر اكتشاف الخطأ وتصحيحه. من المن المعيد جدا عن زعم الماركسية أن الأفكار يفرزها المجتمع ويقتلها، (تعذير هذا بعيد جدا عن زعم الماركسية أن الأفكار يفرزها المجتمع ويقتلها، المحمر وعلى خلاف وجهة النظر البنيوية - النسبية القائلة إن "الحقائق العلمية" هي ربي ركيبات اجتماعية محلية، أعنى مجرد مواضعات مرتبطة بجماعة أو قبيلة). وأرى أن المبادئ الفلسفية السابقة تستوفيها بشكل ضمنى العلوم الناضجة أو"الصلبة" (الفيزياء والكيمياء، والأحياء، والتاريخ)؛ وأرى أن العلوم غير الناضجة أو"اللينة" (علم النفس والعلوم الاجتماعية غير التاريخية) لا تستوفى سوى بعض هذه المبادئ الفلسفية؛ وأرى أن العلوم الزائفة تتحرف عن معظم هذه المبادئ أو تتحرف عنها جميعا. وبعبارة موجزة، أكرر أن العلم العظيم تغذيه فلسفة صحيحة كما أوضح الشكل ١٣-١. وعلى العكس، ينمو العلم الزائف في عش مبنى بعناصر سيئة، بعضها مميز للفلسفة الزائفة التي نجدها في مابعد الحداثة. انظر شكل ١٣-٢.



ويجرى التسامح فى البيئات الأكاديمية مع المعرفة الزائفة إلى حد بعر باسم الحرية الأكاديمية، وهذا أشبه شيء بالسماح ببيع الطعام الفاسد باسم المشروع الحر. وأؤكد أن مثل هذا التسامح انتحارى، ولا بد مسن حماية الطلاب الجادين ضد أن يكون الواحد منهم إمعة يفعل مثلما يفعل النساس. وينبغى على فلسفات المادة والعقل أن تقدم هذه الحماية. ولكى تقدمها لا بد من إقحامها بين المنطق من جهة، والعلم الحديث حتى الوقت الحاضر مس جهة أخرى. والشيء المضيع للوقت والمضلل أن يدافع المرء عن المادية أو يهاجمها من دون معرفة ما عسى أن تكون المادة. وبصورة ممائلة، ليس من الخير أن يدافع المرء عن الواحدية العصبية النفسية من دون أن يعرف شيئا

عن علم النفس الأحيائي.

وخلاصة القول أنه لا يكفى أن نقدم معرفة حقيقية، وإنما يجب علينا أيضا أن نفحص المعرفة الزائفة وننقدها نقدا مرا، ذلك بأنها تلهى وتخدع. ومع ذلك، يجب أن لا ندين الأفكار الجديدة بوصفها علمية زائفة فقط لأنها غريبة وغير مألوفة. تذكر أنه خلال القرن التاسع عـ شر أدان كسل علماء الفيزياء والفلاسفة نقريبا علم الذرة بوصفه علما زائفا. ويجب ألا نكون مـن أصحاب ضيق الأفق ولا من الذين يفتقرون إلى مصاف فلسفية.

الفصل الرابع عشر

الملحق (أ) الأشياء

تدل كلمة "شيء" object في اللغة العادية على الشيء المادى الذي يمكن رؤيته ولمسه. وعلى العكس، نجد أن كلمة object , objectum, object (Gegenstand) في الفلسفة الحديثة تدل على ما يمكن التفكير فيه: إذ تنطبق على الأشياء العينية والأشياء المجردة، والمجموعات الاعتباطية والكليات المركبة، والإلكترونات والأمم، والأحجار والأشباح، والأفراد والفئات، والخصائص والحوادث، والوقائع والخيالات، وهلم جرا.

ومفهوم الشيء هو بالتالى المفهوم العام إلى حد بعيد فى كل المفاهيم الفلسفية. والشيء المحقق أن هذا المفهوم عام إلى درجة أنه يستخدم فى كل فروع الفلسفة فى كل اللغات، وإن لم يكن بشكل متسق دائما. على سبيل المثال، يجوز للمرء أن يقول إن موضوعات هذا الفصل أشياء، على حين أن موضوعه أو هدفه هو توضيح "الشيء".

ومع ذلك، لا توجد فى حدود علمى نظرية مقبولة بصفة عامة عن الأشياء. صحيح أن الميرولوجيا أو حساب الأفراد، كان متوقعا أن تسد هذه الفجوة. ومما يؤسف له أن هذه النظرية معقدة إلى أبعد الصدود، وتستعمل الفجوة. ومما يؤسف له أن هذه النظرية معقدة إلى أبعد الصدود، وتستعمل رمزية غير ملائمة ولم تنجز شيئا ذا بال لأنها، باتباع البرنامج الاسمى، تجتنب الخصائص. وفيما يتعلق بنظريات الأشياء التم الأنها تتضمن أشياء وروتلى، فإنها معروفة جيدا على نحو معتدل فقط، ربما لأنها تتضمن أشياء مستحيلة فى تكافؤ مع أشياء ممكنة. والهدف من هذا الفصل هو صياغة نظرية عامة فى الأشياء متحررة من هذه العيوب. ومع ذلك، فإن القارئ الذى لا يجد فى نفسه ميلا إلى استعمال الرموز يستطيع أن يتخطى هذا الفصل.

١- ١ الأفراد والخصائص

وسوف أقترح الآن نظرية بدهية axiomatic للأفراد من أى نوع. يفترض الجزء الأول مسبقا حساب المحمول الكلاسيكى مع الهوية، جزء من الرمزية النظرية، وآخر من نظرية شبه المجموعة. وتستعمل بقية الفصل أيضا مفهوم الدالة الرياضية. والمفاهيم الأولية المحددة (غير المعرفة) هى مفاهيم عن الفرد والخاصية. وهذه المفاهيم، شأنها فى ذلك شأن كل المفاهيم الأولية، يتم توضيحها عن طريق المسلمات التى تظهر فيها.

وسوف تسمى فئة كل الأفراد X، وفئة كل الخصائص P. وكما هو مألوف، الصيغة "Px" حيث تكون P فى P و x فى X، سوف تقرأ "x هىP" أو "الفرد x له الخاصية P ". وبصورة ممائلة، الصيغة "Rxy" حيث تكون x و y فى X وتكون R فى P ، تقرأ "x هى R مرتبطة بـ y" أو "R تربط الأفراد x و y ".

> تعريف ا كل شيء إما فرد أو خاصية:  $\Omega = X \cup P.$

ومن ثم، فإن بديهباتنا بالنسبة للأشياء سوف تــشير إلــى الأفـراد والخصائص أو تشير إليهما معا. ونبدأ بـــ *البديهية ا* لا شيء يكون فردا وخاصية معا: X \cap P = Ø. البيبية ۲ كل الأفراد لديهم خاصية و احدة على الأقل:  $\forall x \exists P(x \in X) (P \in P) P_{x}$ 

ويقول الثنائى من هذه المسلمة لا توجد خصائص فى ذاتها: $_{\mu\mu\mu\mu}$  كل خاصية يملكها فرد واحد على الأقل: $\forall P \exists x (P \in P \ x \in X) P x.$ 

وهذه المسلمة، التى اقترحها أرسطو أول الأمر عندما نقد نظرية المثل عند أفلاطون، تتبناها كل العلوم بصورة ضمنية. ولكن فلسفة العقل الوظيفية أنكرت هذه المسلمة، وهى الفلسفة التى سلمت بأن الوظائف العقلية ليست وظائف مخ.

البديهة ع كل فرد مرتبط بفرد آخر على الأقل:

 $\forall x \exists y(x, y \in X) (R \in Px) [\neg (x = y) \& Rxy].$ 

البديهية م كل خاصية لفرد مرتبطة بخاصية أخرى على الأقل للفرد نفسه:  $\forall x \forall P(x \in X)(P, Q \in P) \{ Px \Leftrightarrow \exists Q[\neg (Q = P) \& Qx] \}.$ 

وبعبارة أخرى، الخصائص تأتى فى جماعات بدلا من أن تأتى الواحدة منها مستقلة عن الأخرى. والسبب فى هذا هـو أن الخـصائص تـستوفى القوانين، والغالبية العظمى منها يربط خاصيتين أو أكثر.

وأخيرا، نقدم صفة الوجود\_ النسبية التالية. تعريف ا لتكن C فئة فرعية غير فارغة من فئة ما X ، وxc هــى الدالــة المميزة لــ C، أعنى الدالة {0,1} → xC:X حيث إن 1 = xc(x) إذا وفقط إذا كانت x فى c، و c = (x) بطريقة أخرى. وصفة الوجود النسسية (أر السياقية) هى دالة العبارة ذات القيمة

> $EC: C \to EC$  فئة العبار ات التي تتضمن  $EC: C \to EC$ بحيث إن " $E_{c}(x)$ " نكون صادقة إذا وفقط إذا  $E_{c}(x)$

لاحظ أن صفة الوجود السابقة غير مرتبطة بالسور "الوجودى" الذى أفضل أن أسميه" المخصص". وأوَّك أن "ExPx" تقول فقط إن بعض الأفراد يملكون الخاصية P. ولا بد من أن يفترض وجودهم أو يتم إنكاره بشكل منفصل. على سبيل المثال، "بعض الكائنات المفترضة توجد فى العالم الواقعى" يمكن أن نرمز إليها بوصفها "ExEWPx" حيث تمثل W مجموعة من الأشياء الواقعية.

كل ما يشكل التزاما أنطولوجيا يستعمل E بصورة ضمنية ، وليس  $\mathbb{E}$ . وبطبيعة الحال يجوز الاعتراض بأنه من البسيط جدا أن نقرر أن x توجد فى C أو  $C \Rightarrow x$ . ولكن هذا الاعتراض يخطئ الهدف من وراء تقديم صفة الوجود  $E_c$  ، وتمييزه من السور المخصص  $\mathbb{E}$  . والامبر اطورى المنطقى فحسب يمكن أن يعجز عن وضع هذا التمييز الذى رغم كونه غير ضرورى فى المسائل الصورية يعد أساسيا فى المسائل الواقعية، حيث لا يوجد أمر يمكن أن يضمن الوجود.

وحتى الآن لم نميز بين الأشياء العينية مثل الأرقام والأشياء المثالية مثل الأعداد. وسبيلنا الآن إلى تقديم هذا التمييز.

## ٢-١٤ الأشياء المادية

تأمل النظام

 $S = < M, \oplus, 0, 1 >$ 

حيث M فئة فرعية من الفئة X لكل الأفراد، وحيث 1,0 عناصر متميزة فيM. ونفترض أن أى عضوين x و y ا فى M يتحدان أو (يتسلسلان) لتأليف عدد ثالث y ⊕ x فى M ، ويسمى المجموع الفيزيائي أو الميرولوجي لــــ x و y.

والمتسلسل ليس فى حاجة إلى أن يكون نظاما، أعنى لا توجد حاجة إلى استخدام روابط : فالجمع التعسفى للأشياء يعد شيئا. وفى هذه النقطة، هذا المفهوم التقنى للشيء لا ينحرف عن الحسس المشترك (Koslicki 2008). ولكننا نملك كلمة أخرى للدلالة على أشياء مركبة مزودة ببنية تمنحه وحدة وتماسكا ألا وهى كلمة نظام.

ومهما يكن من شيء، فإننا في حاجة إلى المفهوم العام جدا عن الـشيء لأن هناك أشياء بسيطة، أى أشياء خالية من البنية. وأيضا لأن بعض الأشياء مثل الخصائص والحوادث والمركبات ليست أشياء. ومع ذلك دعنا نعد إلــى متسلسلاتنا أو المجاميع المير ولوجية.

ونصبوغ الفكرة الحدسية السابقة عن التسلسل بتقديم

البديهية 7 تكون s مونويد، أعنى ( تكون عملية ثنائية وتبادلية وترابطية في M: بالنللج لأى x · y · z في M،

 $x \oplus y = y \oplus x, (x \oplus y) \oplus z = x \oplus (y \oplus z).$ 

وهذا الافتراض يتيح لنا تقديم علاقة الجزء - الكل > عن طريق

تعريف ٢ بالنسبة لأى x و y فى M، يكون x جزءا من y إذا كان هن ال ورد ثالث z ، الذى إلى الكل y:  
فرد ثالث z ، الذى إذا وضع بجانب x، أدى إلى الكل y:  
$$x \angle y = \exists z EMz[z \in S\&(x \oplus z = y].$$

فى الحالة البسيطة يتطابق الجزء والكل: وهذه هــى حالــة المكونــان الأساسية للكون مثل الإلكترونات والفوتونات. وبصفة عامة x يكون أوليا ي x ليس له أجزاء. وهذا التعريف خليق بالتفــضيل علــى مطابقــة الأوليــة بالبساطة لأنه وفقا لميكانيكا الكم، الإلكترونات والفوتونات أكثر تعقيدا مىن جسيمات النقطة فى الميكانيكا الكلاسيكية.

والآن نعرف العنصرين المتميزين في S: الفرد الفارغ والكون. الأول هو ذلك الفرد الذي لا يحدث اختلافا لأي فرد:

تعريف ٣ الفرد الفارغ 0 هو الفرد الذى يكون جزءا من أى فرد: بالنسبة لكل x فى M ،

 $0 \oplus x = x$ .

ويلزم عن هذا التعريف والتعريف السابق أن الشيء يكون جــزءا مــن ذاته. وبعبارة أخرى، تكون علاقة الجزء\_ الكل ∠ انعكاسية.

وعلى الطرف الآخر، الكون هو الفرد الأكبر: عريف ع الكون م ال

تعريف ٤ الكون هو الفرد بحيث إن كل فرد يكون جزءا منه

وأنا أؤكد أن مفهومنا ⊕ عن المجموع الفيزيائى (أو الميرولوجى) بين<sup>نام</sup> استخداما ضمنيا فى كل العلوم الواقعية. على سبيل المثال، القانون اليزيائى القائل إن الشحنة الكهربائية لشيء مركب تساوى مجموع شحنات مكرناته يمكن التعبير عنه رمزيا متل

 $Q(p1 \oplus p2 \oplus \ldots \oplus pn) = Q(p1) + Q(p2) + \ldots Q(pn)$ 

وهذا القانون عام بصورة كاملة لأنه لا يضع قيدا على نوع الشيء. ويـصح الشيء نفسه بالنسبة للأمثلة المألوفة جدا للتسلسل، مثل اتحـادات البلـدان أو الحروف.

## ١٢- ٣ الانبثاق والمستويات

ونتحدث الآن عن مفهوم عصرى عن الانبثاق، وإن كان غير واضع بعض الشيء وحتى خلافيا. وبالفعل سوف نقدم مفهومين مختلفين للانبثاق: مفهوم خاصية الحجم أو الخاصية النظامية، ومفهوم السمة أو الملمح الجديد مفهوم خاصية الحجم أو الخاصية النظامية، ومفهوم السمة أو الملمح الجديد جنريا الناشئ فى غضون عملية مثل التشكل، والتطور الأحيائى أو التاريخ. والأول هو: الخاصية المنبثقة للفرد هى خاصية لا يملكها جزء منه. وبصورة نقيقة إلى أبعد الحدود نفترض

لم يملك جزء y من P\_B x لم  $\forall x [P_B x = df Px \& \neg \exists y (y \angle x \& P_B y)].$ 

ولتعريف المفهوم الثانى أو التعاقبى للانبناق نحتاج إلى مفهوم عن الأصر (أو مفهوم السلف، الذى هو نثائى الأول أو عكسه). وهذا لا نستطيع أن نستقز من مفهوم الزمان، لأنذا لم نعرفه. والتعريف البدهى الممكن للعلاقة الزمانسة ل للأصل هو: بالنسبة لأى أعضاء x و y و z فى M ،

D1 (اللالنعكامية) Irreflexivity :  $\neg Dxx$ D2 (اللائمان) Asymmetry :  $Dxy \Rightarrow \neg Dyx$ D3 (التعدى) Transitivity :  $Dxy \& Dyz \Rightarrow Dxz$ 

ويتيح لنا هذا المفهوم تقديم تعريف ت بالنسبة لأى فرد x فى M تكون P<sub>N</sub> خاصية جديدة جنزيا لـــــ x إذا كان x ينحدر من السلف y الذى يفتقر إلى P<sub>N</sub>:

 $P_N x = \exists y (Dxy \& \neg P_N y).$ 

إن المفهومين اللذين أوضحناهما للتو بعيدان بالقياس إلى مفهوم الحنون العرضى، ويتكرر ظهور هما المتزايد فى الأدبيات العلمية والتكنولوجية. وبالتالى يقول المرء إن الحياة خاصية منبثقة للخلايا لأن هذه الخلايا حية، على حين أن مكوناتها ليست كذلك. وبطبيعة الحال يفترض الكيميانيون أن كل الجزيئات لها أصول ذرية، وخمن الأحيائيون التطوريون أن الخلايا انبثقت من أشياء سابقة على الحياة.

وأخيرا نقدم مفهوم مستوى الوجود. يمكن القول إن فئة مــن الأشــباء تشكل مستوى من الواقع إذا كانت تملك جميّعا خصائص الحجم التى نفقـر أجزاؤها إليها. على سبيل المثال، عناصر المستوى الاجتماعى هى أنظمــة

مؤلفة من كائنات حية اجتماعية. وربما يقول المرء على نحو مجازى إن سر. المستوى الاجتماعي انبثق من مستوى الحياة، أو إن المستوى الأخير سابق على الأول أو S < B< . وبالتالي فإن علاقة الجزء \_ الكل ∠، وعلاقة العنصر \_ النظام على وجه الخصوص، تتضمن علاقة المستويات >. (ومادامت العلاقة المحدة > هي ترتيبا جزئيا صارما، فإن العلاقة المحددة > لا بــد مــن أن نكون من النمط ذاته). ويمكن وضع ذلك بطريقة صورية، تعريف ٢ كل شيء عند مستوى معين يتألف من أشياء في المستوى التالي الأدنى

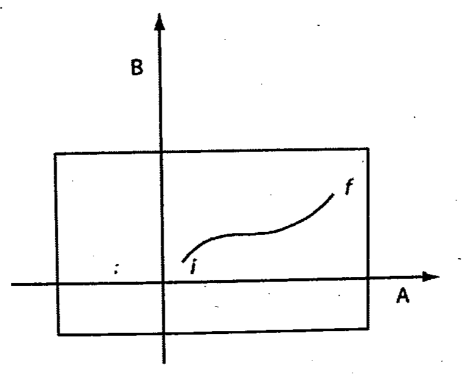
 $L_n < L_n + 1 = {}_{\mathrm{df}} \forall x \exists y [x \in L_{n+1} \& y \in L_n \Rightarrow y \angle x]$ 

ونستعمل هذا التعريف لافتراض البيهية / ترتيب المستويات > هو ترتيب جزئي صارم للفئة L لكل مستويات الوجود.

16 - ٤ الحالة والعملية دعنا نقدم الآن مفهوم مكان الحالة الذي يظهر في كل العلــوم الواقعيــة (أو التجريبية) والهندسة. وسوف يتطلب هـذا اسـتعمال بعـض الوسـانل الصورية التي تسبق حساب المحمول، وهذا الأمر يوحى بأن المنطق لا يكفى ومن أجل البساطة سوف نعرف أماكن الحالة بالنسببة للأسياء التس لممارسة الميتافيزيقا. تصفها وصفا كافيا نظريات لاكمية. ومكان الحالـــة البــسيط هــو المكــان بعنصرين فقط مثل "الفتح" و"الغلق" في مفتاح الكهرياء. ومكان الحالة البسيط

637

لنظام مؤلف من مفاتيح مستقلة n سوف يملك العناصر 2<sup>n</sup> إذا كانت الخليسة العصبية فى حالة من حالتين كما افترض ماكولك وبيستس فسى النمسوذج الرياضى المبكر للمخ البشرى، فإن مكان حالتها سوف يتألف من 2<sup>n</sup> المزيدة إلى قوة الـــ 11، التى هى مقدار كثير، ومع ذلك لا يقارن مطلقا بالعدد اللامتناهى الذى لاسبيل إلى عده لمكان حالة نظام ميكانيكى بسسيط، مثسل المتذبذب الطولى الذى يصوره متغيران ديناميان فقط . انظر شكل 15 ـ 1.



شكل 1-12 مكان الحالة بالنسبة لشيء بمتغيرين بارزين A ، B. ويمثل المنحنى عملية يتحملها الشيء وكل نقطة فى المنحنى تمثل حالة له. وعلى وجه الخصوص، تمثل النقطتان و f الحالة الابتدائية والنهائية. ويحتوى الصندوق على كل الحالات الممكنة للشيء، أعنى الحالات التى تسمح بها القوانين التى تتضمن A و B فى وقت واحد.

دعنا نصف بعد ذلك مكان حالة بالنسبة لشيء كلاسيكي له خصائص سائنة n . هب أن  $P_1, P_2, ..., P_n$  خصائص ذات أهمية للأعضاء في فئة n .  $M^{-n}$  ، والدالة أو المؤثر  $F_i$  يمثل  $P_i$  مع  $i \le n \le i \le n$  ودعنا ننفق K فرعية K من M ، والدالة أو المؤثر المؤثر الم

على تعريف ٨ الدالة  $F = \langle F_1, F_2, ..., F_n \rangle$  من M إلى فئة الأعداد المركبة، تسمى () دالة الحالة بالنسبة للأفراد في K

(ب) المكان S<sub>K</sub> الذى يتم قياسه عن طريق F هو مكان الحالة لـ Ks (ج) القيمة الجزئية ل\_\_\_\_ F بالنسبة لفرد س في M تُسمى حالة x (د) K هو النوع أو الصنف الذي تصور ه F.

أى مكان حالة S<sub>K</sub> هو مكان مجرد له البعد n. وربما تعتبر النقطة فيـــه مثل رأس السهم F. ويمثل زوج من النقاط في مكان حالة حادثة نقطــــة، أو تغيرًا في حالة الفرد من النوع الذي نتحدث عنه. وبعبارة أخرى، يمكن تمثيل حادثة بوصفها عنصر ا في الناتج الديكارتي لـــــ S<sub>K</sub> عن طريق ذاتها.

لاحظ أنه وفقا لما سبق، لا توجد حالات في ذاتها: فكل حالة هي حالـــة يمكن أن يكون فيها فرد. ومن ثم فإن مفهوم الفرد سابق منطقيا على مفهــوم الحالة، إلى درجة أن الأنطولوجيا التي ترى أن قوالب البناء في العالم هـــي حالات، أو في الحالة (حوادث)، لا تكون متسقة مع ماسبق بالإضــافة الـــى الطريقة التي تعالج بها الحالات والحوادث في العلم (على سبيل المثـــال، لا يمكن أن يوجد تفاعل كيميائي من دون مفاعلات، أكثر مما يمكن أن توجد ابتسامات من دون وجوہ ۔ باستثناء حالة القط تشيشاير عند لويس كارول فی رواية أليس في بلاذ العجانب).

وينطبق النقد السابق على ميتافيزيقا العملية metaphysics عز وايتهد، التي اشترك فيها مع رسل حينا من الوقت، بالإضافة إلى زعم ديفير ميرمن 2009 بأن الحالات غير واقعية لأن الحوادث وحدها سوف تكون قابلة للملاحظة. ومادامت الحوادث بحكم التعريف تغييرات في حالة، فلا بد من ان تكون واقعية لكى تكون تغييراتها واقعية أيضا. أما مذهب ديفيد أرمسترونج states إلمعارض القائل إن المقومات الأساسية للعالم هي حالات الواقع states of affair فهو مذهب خاطئ لسبب مختلف: أن كل حالة هي حالة يمكن أن يكون فيها شيء ما. والسلسلة المنطقية الصحيحة هي: الشيء ـ الخاصبية الحالة \_ العملية.

> ونستطيع أن نعرف أخيرًا مفهوم الشيء المادي: تعريف ٩ يكون الفرد شيئا ماديا إذا كان له مكان حالة غير فارغ:

بالنسبة لكل x فــى M: (x يكـون ماديـا \_ x ينتمــى إلــى K بحيـت  $(S_{\kappa} \neq \emptyset)$ .

والقول إن الفرد قابل للتغير يعادل القول إنه يمكن أن يكون فـــى حـــالتين على الأقل، مثل الحالة الابتدائية والحالة النهائية. وإذا كانت الــصفة الماديـــة مشتركة في الماصدق مع قابلية التغير، ربما يقول المرء إن الذي يكون ماديا هو الذي يملك مكان حالة ذات عنصرين على الأقل:

#### $|S_K| > 2.$

لاحظ أننا في وصف الأشياء المادية لم نستخدم أي مف اهيم للمكمان أو الزمان. وعلى وجه الخصوص لم نقرر أن الأشياء متعينة في مكان، أو أنهـــًا تن<sup>ينر خلال</sup> الزمان. وهذا يجعل مــن الممكــن بنــاء نظريــات علاقيــة أو يت<sup>ينبر</sup> لمال النظريات المطلقة أو الجوهرية) عن المكان والزمان والمكان ومنية (مقابل النظريات تعرف المكان والزمان فــى حـدود مفهـوم الــشيء الزمان، أعنى المادى).

المنظر العلى معالي المعمل لمفاهيم الحالة والعملية في وأخيرا ، تحذير يتعلق بالاستعمال المهمل لمفاهيم الحالة والعملية في وفقا وأخيرا ، تحذير يتعلق بالاستعمال المهمل لمفاهيم الحالة والعملية وفقا فلسفة العقل. ونقرأ في كتاب مدرسي نموذجي (200, 200) أنه وفقا الواحدية العصبية النفسية "ينشأ" الألم عن حالة عصبية ن، "ينبثق" من ن، وايعرض" (يحدث بوصفه شيئا إضافيا) إلى ن. وهذا غير صحيح، لأن الحوادث العقلية تكون (متطابقة مع) عمليات processes عصبية، وليست ماراح المراج المراج والالمان والالمان والالمان والالمان والالمان والمعالية والمان المواديم والعملية والمان المان والمان المان والمانية المان المان والمانية المان والمانية المان المان والمانية المان المان المان والمانية العصبية النفسية "ينشأ" الألم عن حالة عصبية ن، "ينبثق" من ن، والعرض" (يحدث بوصفه شيئا إضافيا) إلى ن. وهذا غير صحيح، لأن الحوادث العقلية تكون (متطابقة مع) عمليات processes عصبية، وليست والاك عليه المراج أن يستطيع المرء أن يحسن المراج والات عصبية مان المان المان المثال، يستطيع المرء أن يحسن المان واليان والايات والاك يعلن المان المان

والعمليات الإدراكية والعاطفية تكون مطابقة لعمليات مخ معينة بدلا من أن تكون ناشئة عنها أو "منبثقة" منها. وبطريقة ممائلة يتطابق الغليان والتجمد مع عمليات معينة فى السوائل أعنى حركات جزيئية بمعدل طاقات حركيــة ذات قيم حرجة معينة فوق أو تحت، بدلا من أن ينشأ الغليان والتجمد عــن ذات قيم حرجة معينة فوق أو تحت، بدلا من أن ينشأ الغليان والتجمد عـن مالات حرارية معينة فى السائل أو ينبثق الغليان والتجمد عن هذه الحالات، أو يحدث الغليان والتجمد بوصفهما شيئا إضافيا إلى هذه الحالات. وهذه نقطة أنطولوجية حاسمة، وليست تصيدا للأخطاء وتدقيقا لفظيا بأتفه التفاصيل. ذلك بأن استبدال الحالات بالعمليات يعادل استبدال رؤية العالم السائنة عند زينون بأن استبدال الحالات بالعمليات يعادل استبدال رؤية العالم السائنة عند زينون

١٤ - ٥ الأشياء المثالية

إن التفكير والتصور وفقا لعلم الأعصاب الإدراكى هو عملية من ولن الأفكار المدروسة فى ذاتها، بصرف النظر عن المفكرين وظروفهم، غرر قابلة للتغيير. على سبيل المثال، من غير المعقول القول عن شيء إنه عنر البناء لا يكون قابلا للتغيير، مثل نسق العدد، الجبر البولى، أو منشعبا وإنه يكون فى حالة معينة، وإنه تقريبا يمكن أن يتغير من حالة إلى أخرى. وهذا يدفع إلى البحث.

تعريف ١٠ يكون الشيء شيئًا مثاليا إذا لم يكن في حالة.

وبصورة متكافئة، تشكل الأشياء المثالية النوع 1 من الأفراد الذين يكون مكان الحالة بالنسبة إليهم فارغا:

 $S_I = \emptyset$ 

وبلغة عادية، حيث يكون الشيء ماديا هو أن يصير، وحيث يكون مثاليا يكون ثابتا. ومن المحتمل أن يتفق أفلاطون مع هذا الرأى.

وأخير ا نسلم بأنه لا شيء يكون ماديا ومثاليا في وقت واحد: *بديهية ٨* M ∩ I = Ø

أما أرسطو وأتباعه فسوف يعارضون هذا الرأى، لأنهم كانوا من أنصار الهيولومورفية [ نظرية تفسر الكون بمبدأين أساسيين هما المادة والصورة ]. ولكن لا يعرف العلم ولا التكنولوجيا أشياء هجينية مؤلفة من مادة و "صورة" (فكرة) - إلا بالمعنى المجازى القائل إن المصنوعات تجسد أفكارا أو تضفى عليها الطابع المادى.

## ملا**طات ختامية** دعنا نلاحظ نقطتين. أو لا، لا يستعمل الاسميون ال**م**تزمنون أى شيء مما

سبق، ماداموا ينكرون وجود الخصائص، أو يقررون بطريقة أخرى أن هذه الخصائص يمكن تعريفها بوصفها فئة من الأفراد، ولكن المعرفة برمتهــا نتألف من نسبة خصائص أو تغيرات من ذلك إلى الأفراد. وخاصة عبارات قانون تربط خصائص. ومطابقة الخصائص بفئات من الأفراد يعادل خلط المحمولات بماصدقاتها. ثانيا، مسلمتنا بأن الأشياء المثالية لا مادية، وعلى العكس، تحول دون كل حديث عن أنطولوجيا الرياضيات. ويجب على المرء أن يتكلم بدلا من ذلك عن فئة (فئات) الإشرارة إلى المحمولات والبنبي الرياضية. على سبيل المثال، المجال م للدالة د لمتغير مفرد هو فئة الإشارة إلى به وليس نظريتها الأنطولوجية. والـسبب فـــى ذلــك أن الأنطولوجيــا نظريات عن العالم، وليست مجموعات. ومــن شـم لا نــصنع أى التــزام أنطولوجي عندما نفترض أن مجالا معينا ليس فارغا. تبدأ الأنطولوجيا عندما نحد طبيعة أعضاء المجال موضوع البحث. على سبيل المثال، هـل هـي مادية، أم روحية، أم هجينة. .

.

### الفصل الخامس عشر

ملحق (ب) : الحقيائيق

هذاك على الأقل تصوران مختلفان تماما عن الصدق : صورى formal وواقعى factual. وسماهما ليبنتز حقائق العقل vérités de raison وحقائق الواقع factual. وسماهما ليبنتز حقائق العقل حين تكون الحقائق المصورية حقائق المنطق والرياضيات، فإن الحقائق الواقعية هى المميزة للمعرفة العادية والعلم والتكنولوجيا. على سبيل المثال، على حين أن "توجد أعداد أولية كثيرة بصورة لامتناهية" حقيقة صورية، فإن "يوجد فى هذا الوقت ساتة بلايان شخص" حقيقة واقعية. والخلط بين النوعين من الصدق (أو الحقيقة) أسوأ تماما من الخلط بين القيمة والسعر.

ومن المتفق عليه بصفة عامة أن مفهوم الصدق الصورى يتم توضيحه عن طريق نظرية نموذجية فى حالة النظريات المجردة (غير المفسرة) مثل نظرية الفئة ونظرية المجموعة؛ وأنه يتوافق مع مفهوم الصفة النظرية فــى حالة النظريات المفسرة مثل حساب التفاصل والتكامل ـ بقية الـصيغ غيـر القابلة للتحديد.

ولا يوجد إجماع مشابه فيما يتعلق بالحقائق الواقعية. وبالفعل رغم أن كل المفكرين الواضحين يقدرون الصدق الموضوعى (الواقعى)، يبدو أنه لم يعشر أحد على نظرية صحيحة (نسق فرضى استنباطى) عنه. وبالتالى، بعد ألفى عام ونصف لا تزال نظرية النتاظر correspondence theory مشروعا بحثيا. ومع ذلك فإن الفكرة الحدسية تكون واضحة إذا كانت غائمية: نكون القضية صادقة فعليا إذا كانت تلائم fits (أو تسضاهى matches أو تناظر corresponds to أو كانت كافية adequate to) للوقائع التى تشير إليها. ولكن ما الذى تعنيه التعبيرات المجازية (تلائم) (أو "تضاهى" أو "تساظر")؛ هذا هو السؤال البارز.

اعتقد عالم الرياضيات العظيم ألفرد تارسكى، فى مقالته الشهيرة عمام ١٩٤٤ أن لديه صيغة واحدة للنوعين من الصدق معا: "تكون الجملة " صادقة إذا وفقط إذا س". ولكن هذا لن يتحقق لثلاثة أسباب. أولا، لأنه يدم النوعين من الصدق. ثانيا، لأنه يخلط الوقائع بالجمل، وهو أمر لمن يقبله أشخاص متل هيدجر وفتجنشتين الثانى. ثالثا، لأنه لا يقابل اللغة، أو بالأحرى مدلولها الإبستمولوجى، بواقع خارج نطاق اللغة ـ ما الذى يفترض أن يعنيه "التتاظر". وبالفعل صيغة تارسكى تقيم جسرا بين جزء من اللغة (الجملة س) وجزء من مابعد اللغة، الاسم "س" ل س (انظر 1974 ا1974). ويغيب عن صيغة تارسكى جوهر الصدق الواقعى، أعنى أنه عينة من المعرفة البشرية للعالم الخارجى ـ وهو شيء ينكره الذاتيون وأصحاب مذهب الظواهر.

والمحاولات البديلة لتوضيح فكرة الصدق الواقعى لم تحقق شيئا من النجاح. وعلى وجه الخصوص محاولات رايشنباخ، وبوبر، وأتباعهما، لرد الصدق إلى الاحتمال (أو اللااحتمالية بطريقة أخرى) هى محاولات خاطئة لثلاثة أسباب على الأقل. الأول أن الصدق يسبق منطقيا الاحتمال، مادمنا لا بد من أن نكون قادرين على تقييم قيمة صدق صيغ الاحتمال من بين أشياء أخرى. ثانيا، لا يوجد تسويغ، ومن ثم لا يوجد معيار موضوعى، لنسبة الاحتمالات إلى القضايا أكثر من نسبتها إلى المناطق ودرجات الحرارة أو الألوان. والثالث، على حين أن قيمة صدق قضيتين مستقلنين بشكل تبادلى تساوى القيمة الكبرى من قيم صدقهما، فإن الاحتمال بأن أيا من حادثتين مستقلتين على نحو تبادلى يساوى مجموع احتمالاتهما المنفصلة.

ويجب ألا نحسب الصدق الواقعى، وخاصة الصدق الجزئى أو (التقريب) معقولا أو محتملا، فالصدق الواقعى ملمح لعلاقة المعرفة بالواقع، على حين أن المعقولية مرتبطة بجانب ما من المعرفة. وعلى حين يتم اكتساب الحقائق الواقعية بعد الواقعة، يمكن وضع أحكام المعقولية بصورة أولية (أى قبل الواقعة). على سبيل المثال، تستطيع الملاحظة وحدها أن تحقق فيما إذا كانت القطة التى يضرب بها المثل توجد على الحصير. وعلى العكس، يكون فرض التحريك العقلى غير معقول لأنه يتعارض مع بقاء الطاقة.

ومن المربك ملاحظة أن المحاولات المذكورة آنف لتوضيح مفهوم التناظر فى الصدق قد نشأت من خلط. وبالإضافة إلى ذلك، ربم نسأت Wahrscheinlich وكلمة probable وكلمة Wahrscheinlich محاولتان منها فى الاستعمال العادى لكلمة probable وكلمة أمرجحا" و"معقولا" فى الإنجليزية والألمانية على التوالى، حيث تعنى الكلمتان "مرجحا" و"معقولا"

وهذه الملامح مؤشرات محزنة لحالة الفلسفة المعاصرة (Bunge 2001). وهذه الملامح مؤشرات محزنة لحالة الفلسفة المعاصرة (Bunge 2001). وتوحى، للسبب ذاته، بالحاجة إلى وضع بداية جديدة. وسوف نحاول فى هذا الفصل أن نفعل ذلك بالضبط. وسوف نفحص أيضا أنطولوجيا مفهوم الصدق الفصل أن نفعل ذلك بالضبط. وسوف نفحص أيضا أنطولوجيا مفهوم الصدق المزئى (أو التقريبي) للواقعة، وعلم دلالته، ومنهجيته. ومادة هدذا الفصل مستمدة من عمل سابق (Bunge 2003a). ١٥ - ١ المفهوم الأنطولوجي للصدق الواقعي

إن الفكرة الحدسية عن الصدق الواقعي بوصفه ملاءمة (أو كفايسة ا مضاهاة) الفكرة للواقعة هي فكرة معيبة إذا جرى تصور الأفكار بصفورة تجريدية، بوصفها قضايا على سبيل المثال. وهذا لأنه في مثل هذه الحالية الملاءمة، أوالكفاية، أو المضاهاة، موضوع البحث تكون مجازية فقط. وبالفعل، يمكن مقابلة الأفكار المجردة بعضها بعضا، كما هو الحال عند مقارنة عدين، وبصورة مماثلة، يمكن مقابلة موضوعات واقعية بعضها بعضا، كما هو الحال عند مقارنة أصبعين. ولكن يبدو من المستحيل مقارنة أو مواجهة فكرة مجردة مع واقعة تشير إليها. وعلى وجه الخصوص، لا يوجد تماثل بين صيغة البصريات وموجة الضوء أكثر مما يوجد تماثل بين الكتابة والكلم. ومع ذلك فهذا ليس هو الحقيقة الواقعة مع التفكيــر العينـــي، بوصفه عمليات فكر، في مقابل ما تشير إليه في العالم الخارجي، أو بلغة هذه الأيام، صانع الصدق لحامل الصدق موضوع البحث. ودعنا نلق نظرة عجلى على هذا البديل.

تأمل بإيجاز الأفكار بالطريقة التي يمارسها عالم الأعصاب الإدراكي، أعنى بوصفها عمليات مخ. في هذه الحالة نستطيع أن نحاول اعتبار المصدق خاصية لعملية مخ من النوع العقلي. ومن ثم في هذه الحالة نستطيع أن نقارن الأفكار بما تشير إليه في الخارج إذا كان لمها ما تشير إليه .(Bunge 1980 a, 1983a)

على سبيل المثال، نستطيع القول إن الشخص يدرك شكلا دائريا إدراكا حسيا صحيحا إذا أدرك فى الواقع دائرة عند تقديم مثل هذا الشكل. زد علــى ذلك أن بعض التجارب الحسية على الرئيسات أثبتت أن مثل هذه الــصورة الذهنية تكمن في أوضاع مماثلة لخلايا عصبية منشطة في القشرة المارية (Tootell et al. 1982).

المري<sup>و ردر ردر الار</sup> الحسى لدى الشخص خاطئا إذا أدرك دائرة بوصفها وسيكون الإدراك الحسى لدى الشخص خاطئا إذا أدرك دائرة بوصفها شكلا مختلفا، أو إذا لم يدرك شكلا على الإطلاق. وبصورة واضحة، فى هذه الدالة البسيطة يوجد إدراك حسى صحيح وحيد وعدد لا يعد ولا يحصى من الإدراكات الحسية الخاطئة. زد على ذلك أن عالم الأعصاب الإدراكى يتنطيع، عن طريق ملاحظة نشاط (حالة اشتعال) خلايا عصبية معينة، أن يتنبأ بصورة دقيقة تماما بما يراه الشخص (Kreiman et al 2000).

وهذا التناول سوف يحكم عليه أى شخص يعتقد فى الثنائية النفسية العصبية بأنه تناول محال. ولكن الثنائية أبطلها منذ عهد بعيد علم الأعصاب الإدراكى، الذى يرى أن "الحوادث العقلية هى ملمح لأنظمة فسيولوجية عصبية ذات خصائص معينة (Zeki 1993, 345). على سبيل المثال، تنشأ الصورة البصرية فى المخ من فاعلية متزامنة لأماكن طرق بصرية عديدة. والمثال الأخر هو أن الأذى الذى يصيب المناطق السفلى والوسطى من قشرة الجبهة الأمامية يؤدى إلى تلف عاطفى خطير: إذ يعجز المريض عن أن تحركه حوادث تثير مشاعر قوية لدى الأشخاص الأسوياء (Damasio 1994). ووفقا لما أسلفته، ترانى قد تعجلت بالاعتراف بأن التصور الواقعى ووفقا لما أسلفته، ترانى قد تعجلت بالاعتراف بأن التصور الدواقعى

ووفقا لما أسلفته، ترانى قد تعجلت بالاعترست بن والمادى للصدق الواقعى المخطط أعلاه هو مشروع البحث الوحيد الذى يعكف على العمل فيه طوال الوقت قلة من الباحثين. ودعنا الآن نتحول من التفكير العينى، بوصفه عملية مخ، إلى الأفكر ودعنا الآن نتحول من التفكير العينى، وهي الطريقة التسى في ذاتها، أعنى المدروسة بمعزل عن عمليات الفكر، وهي الطريقة التسى يتعامل بها علماء الرياضيات والفلاسفة المثاليون.

٥٥-٢ دوال التناظر

دع F تدل على فئة من الوقائع الممكنة، و ﴿ على عطفها المزدوج (أو سلسلة أو عطف) كما هو الحال فى "إنها تأكل بينما تصغى". وربما نكون عناصر F حوادث فى مخ العارف أو فى عالمه الخسارجى. ونفتسرض أن السلسلة g ﴿ لأى واقعتين f و g فى F هى حقيقة ثالثة بدلا من أن نكون وهما، مثلا. ونفترض أيضا أن سلسلة الواقعة تكون ترابطية:

 $f \otimes (g \otimes h) = (f \otimes g) \otimes h$ , for any f, g and h in F.

ونعزف الواقعة الفارغة O على أنها الواقعة التي عندما ترتبط بواقعة تعسفية f تتركها بلا تغيير f = O ⊗ f = f ⊗ O . ومعنى هذا أن O تــؤدى دور عنصر الوحدة. وبوضوح <F, ⊗, O> هــى مونويــد أو (شــبه مجموعـة مع هوية).

لاحظ أننا لا نفترض أن الوقائع يمكن أن تفصل: فالأشياء الواقعية والتغييرات (حوادث وعمليات) ترتبط ولا تنفصل، والواقع لا يمارس النفى أيضا. فالنفى شأنه فى ذلك شأن الفصل (الانفصال) هو عملية مفهومية خالصة. وبعبارة أخرى، ينطبق إجراء - على القصايا والمحمولات، ولا ينطبق على الوقائع (انظر 1977a Bunge).

وبعد ذلك ، دع P تمثل فئة كل القضايا، و ٨ و ٧ و ¬ تمثل الـروابط القضوية النموذجية. وكما هو معروف جيدا، < < ¬ , ^ , ^ , > , P نظام شـبكى منتام. ونفترض أيضا أن هذا النظام الشبكى توزيعى. (وإشاعة أن ميكانيكـا الكم قضت على التوزيعية تنشأ من خلط القضايا بالإجراءات).

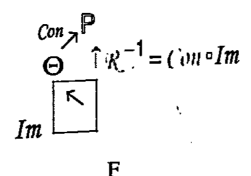
ونكتفى بهذا القدر بالنسبة للتعريفات. ودعنا نضعها الآن موضع العمل. ونشترط أن الخريطة من <6, .0, <7> إلى < ¬ , \ , P, ^, <P > تصوغ مفهـوم ن<sup>ينبل الوقائع عن طريق القضايا. وبدور ها الخريطة الجزئية من <<, <, <, <, </d>إلى فاصل الوحدة [0,1] للخط الواقعى هى دالة تقييم المصدق V. وهذهإلى فاصل الوحدة [0,1] للخط الواقعى هى دالة تقييم المصدق V. وهذهالمريطة الثانية جزئية لأنه ليست كل قضية فى P يخصص لها قيمة صدق.تأمل القضايا غير القابلة للتحديد. وبالإضافة إلى ذلك نفترض أن قيم الصدقتتراوح بين 0 و 1 ، لأننا نسلم بحقائق وأكاذيب تقريبية (جزئية)، مثل " يوجدالأن سنة بلايين إنسان". وتتركب الخريطتان على النحو التالي.</sup>

- V تقييم الصدق  $R^{-1}$  تمثيل V<br/>  $\langle F, \otimes, O \rangle \rightarrow \langle P, \wedge, \vee, \neg \rangle \rightarrow \langle P, \wedge, 0 \rangle$
- ولا بد من أن تحدد النظرية الخرائط  $R^{-1}$  و V بحيث إن (۱) كل القضايا التى تمثل الواقعة الفارغة O كاذبة: إذا كانت O = ((p) بالنسبة لكل q فى P. إذا كانت O = (p) ، إذن O = (q) بالنسبة لكل q فى P. (۲) بالنسبة لكل  $p \Rightarrow q = (f, R^{-1}(f))$  ، وبالنسبة لبعض p = (q) ، (7)[0,1] (۳) بالنسبة لكل  $q \Rightarrow p \land q = (g \otimes f)$  ، وبالنسبة لبعض  $f, g \in F, R^{-1}(f \otimes g) = p \land q$  ، وبالنسبة لبعض (7)
- لاحظ ظهور "بعض" بدلا من "كل"؛ ويرجع هذا إلى وجود وقائع غير معروفة تماما. ومن جهة أخرى لسنا فى حاجة إلى افتراض فجوات فى P ، ما دامت القضية الواقعية ربما تكون صادقة أو كاذبة موضوعيا حتى لو لـم ما دامت القضية الواقعية ربما تكون سبيل المثال، تنبؤ لوفيرييه بوجود نبتون توضع موضع الاختبار بعد. على سبيل المثال، تنبؤ لوفيرييه بوجود نبت

كان صحيحا قبل أن يشاهد غالى [ جو هان جو تفريد ] الكوكب المسيار مسن خلال التلسكوب.

والخريطة <sup>1</sup>-R هى عكس دالة الإشارة المعرفة فى موضع آخر (Bunge 1974a). ويمكن تحليلها بوصفها مركبا من خريطية الوقائع - الأفكار، وخريطة الأفكار - القضايا. (والفكرة الجزئية تفهم هنا بوصفها عملية مخ جزئية، على حين يتم التفكير فى القضية بوصفها فئة تكافؤ من الأفكار: انظر Bunge 1980a, 1983a. ولا تتطابق الفكرتان تطابقا تاما حتى لو كانتا تكمنان فى التفكير فى القضية ذاتها).

والتحليل موضوع البحث هو تركيب الخريطتين: التخيل، أو Im، مــن الوقائع F إلى الأفكار (Q) ، والتصور، أو Con، من الأفكار إلى القضايا P:



حيث <sup>1</sup>-R هى عكس خريطة الإشارة. ومع ذلــك، مادامــت خريطــة التمثيل <sup>1</sup>-R تظل غير محددة، فلا نملك الحق فى الكلام عن نظرية تتــاظر فى الصدق. ولا نستطيع إلا الكلام عن مشروع صياغة هذه النظرية.

وسوف يتعين علينا أن نقول شيئا عن V في الجزء ١٥-٤، و V بد من أن نتذكر أو لا ثنائي الصدق، أعنى الخطأ، لأنه علامة المعرفة الواقعية.

٥-٣ التصور المنهجى للصدق ل يميز العلماء بين القضايا النظرية والتجريبية. على سبيل المثال، تراهم يقابلون مدار الكوكب المحسوب بالمدار المرئي. وفي الممارسة يــستعملون . معايير الصدق التالية المتعلقة بخاصية كمية (مقدار) M مثل الكتلة، واحتمال التحول، والمعدل الأيضى، وإجمالي الناتج المحلي، أو ما شئت. معيار 1 القيمة التجريبية الصادقة (التي يتم قياسها) ل\_\_\_M تم قياسها

بتكنيك t هي

 $\mu, M = e \pm \varepsilon$ 

حيث e هي متوسط سلسلة ضخمة من نتائج القياس عالية الدقة، و ٤ هـو الخطأ التجريبي (متوسط انحر اف معياري) لهذه السلسلة. *معيار ٢* القيمة النظرية (المحسوبة) θ لـــــــ M تكون صحيحة شريطة

أن تكون القيمة المطلقة للتعارض بين القيمتين أصغر من الخطأ التجريبي:

 $|\theta - e| < \varepsilon$ ويخبرنا المعيار ا بالحقائق الكمية الأساسية الناتجــة عــن القياســات، وخاصبة قراءات المؤشر. وبصورة دقيقة إلى حد بعيد، يخبرنا بأنه إذا شئنا أن نستخرج القيمة الصحيحة من مقدار هذه القراءات، فلا بد من أن نأخذ ... متوسطها الحسسابي. ويبدأ إذن بفنسة مسن الأعداد وينتهس بعدد وحيد.(والافتراض الأساسى هو أن الأخطاء التجريبية لها توزيــع جرســى الشكل). ويقابل المعيار ٢ عددين، المتوسط المذكور والعدد المحسوب.

653

ونؤكد أن المعايير السالفة هى معايير للصدق، وليست تعريفات. (وهذه الملاحظة يقتضيها الخلط الوضعى لمفهوم الصدق بمعايير الصدق التجريبى، وهو الخلط الموازى للإشارة بالدليل). وتقترح معايير الصدق كيف نجد قسيم الصدق، ولكن لا تخبرنا ما قيمة الصدق. (وبصورة مماثلة: توضح وصفة الطبخ كيف تصنع كعكة من نوع معين، ولكنها لا تعرف المفهوم العمام اللبخ كيف تصنع كعكة من نوع معين، ولكنها لا تعرف المفهوم العمام النكعكة) ومع ذلك، لا تقترح المعايير السابقة أن نظرية الصدق الجزئى يمكن أن تكون مقنعة إذا تجاهلت مفهوم الخطأ. ودعنا نواصل تخطيط هده

١٥-٤ الصدق الجزئى

إن التساؤل إلى أى حد تكون القضية دقيقة، يفترض مسبقا وجود قـيم صدق أكثر من 0 و 1. وهذا افتراض معيارى فى الرياضيات التطبيقية، والعلم الواقعى، والتكنولوجيا. وبالفعل، فى كل هذه المجالات من المسلم بـه أن أفضل شيء يجوز إدراكه بصورة عادية هو تقريب جيـد للـصدق، وإن كان تقريبا ربما يكون محسنا فى نهاية الأمر.

وهذا هو كل ما تدور حوله نظرية التقريب (التي كان أرشميدس رائدا لها) وحساب الأخطاء (التي وضعها جاوس). والنتيجة المنهجية للدعوى القائلة إن الصدق متدرج هي أنه هكذا يكون التكذيب أو (التفنيد). على سبيل المثال، الرأى الشائع أن الميكانيكا الكلاسيكية قد كذبت خاطئ تماما. والشيء المحقق أن هذه النظرية تقريب ممتاز بالنسبة للأجسام متوسطة الحجم في حركة بطيئة. وهذا هو السبب في أن الفيزيائيين وعلماء الفلك

والمهندسين الميكانيكيين يواصلون استعمال هذه النظرية عندما تكون ملائمة. والم السبب في أن رأى توماس كون، القائل إن كل الاعتقادات الماضية وهذا هو السبب في أن رأى توماس كون، القائل إن كل الاعتقادات الماضية د. حول الطبيعة تبين أنها كاذبة، هو ذاته كاذب تماما. زد على ذلك أنه رأى بعوق كل المحاولات لزيادة دقة المعرفة واتساعها وعمقها. وبعبارة أخرى، يفترض المرء بصورة ضمنية غالبا، أن هناك دالة تقييم صدق V من فئة ما P من القضايا على فاصل عددي، والذي يمكن اعتباره فاصل الوحدة الحقيقية [0,1]. وهذا يعنى أننا ربمـــا نقــرر [0, 1] → V: P. ومشكلتنا هي الوصول إلى نسق معقول من الشروط (المسلمات) التي تعرف .1

ونحن نريد هذه المسلمات لنفسح مجالا لأنصاف الحقائق مثل كان أرسطو فيلسوفا إسبرطيا". ومما يؤسف له أن دالة التقييم المعيارية المعرفة عن طريق

> $V(p \wedge q) = \min \{V(p), V(q)\},\$  $V(p \lor q) = \max \{V(p), V(q)\}$

لها النتيجة المضادة للحدس القائلة إن القضية السابقة عن أرسطو كانبة تماما. بدلا من أن تكون نصف صادقة. ومن ثم لا يمكن اعتبار دالة التقييم المعيارية تدقيقا للفكرة الحدسية عن الصدق الجزئي. ومع ذلك يؤثر هذا النقد وما يلى فئة معقولة إلى حد كبير، وإن كانت مؤقمتة، من الأمنيات فقط في العطف، أمنية ۱ إذا كانت p قضية كمية يتبين أنها صادقة في حدود الخطأ 

 $V(p) = 1 - \varepsilon$  النسبى  $\varepsilon$  فإن

مثال p = "يوجد في هذه الحجرة تسعة أشخاص" بينما يثبت العدد الفعلى أن هناك عشرة أشخاص. الخطأ النسبي= 1/10 = 8 . 9/10 = 1/10 = V(p) وهو تقريب جيد إلى حد ما.

أمنية ۲ إذا كانت 
$$p$$
 ليست نفيا لقضية أخرى،  
 $V(\neg p) = \begin{cases} 0 \text{ iff } V(p) = 1 \\ 1 \text{ iff } V(p) < 1 \end{cases}$ 

يعنى بطريقة أخرى، إذا كانت q هى النفى للقضية p، والتى بدورها ليست نفيا لقصية أخرى، فإن

$$V(\neg p) = V(q).$$

مثال إذا كانت p هى المثال فى أمنية ١ السابقة، فإن 1 = (p-) V. ومعنى هذا أن العبارة القائلة لا يوجد تسعة أشخاص فى الحجرة صادقة تماما \_ وإن كان صدقا هينا.

والجزء الثانى من البديهية السابقة يقول إن نفى الصدق الجزئى ليس صدقا جزئيا آخر وإنما كذب صريح. وهذه النتيجة تناقض رأى الفيزيائى العظيم نيلز بور القائل على حين أن مقابل الصدق العادى هو كذب، فإن مقابل الصدق العميق هو صدق عميق آخر.

ومن الواضح أن أى شخص يرّد صياغة هذا الرأى الظريف، وإن كان غامضا، فسوف يتعين عليه بناء نظرية فى الصدق مختلفة تماما. ومع ذلك دعنا نستمر.

لذي م بالندية لأى قضيتين *P* و *P*  

$$if p \Leftrightarrow q$$
, then  $V(p) = V(q)$ .  
 $if p \Leftrightarrow q$ , then  $V(p) = V(q)$ .  
 $if p \leftrightarrow q$ , then  $V(p) = V(q)$ .  
 $if p \leftrightarrow q$  is a reading the parameter of the parameter o

.

ورغم هذه الخصائص المخلصة، فإن التناقض لعنة بطبيعة الحال، مادام بصورة عادية يصد التفكير عن طريقه ويشل الفعل. ومع ذلك فإنه ليس سيئا مثل اللبس confusion، ودع عنك اللغو nonsense. وبالفعل، يمكسن "حل التناقض أو "استبعاده" بمجرد التخلى عن أحد مكوناته. ويمكن توضيحه عن طريق التحليل، على حين أن اللغو صعب المعالجة. والترتيسب السدالي الصحيح هو:

> اللغو > اللبس > التناقض > الصدق الجزئي > الصدق الكلي. والترتيب المنهجي الصحيح هو:

العبارة ذات المعنى > حكم المعقوليــة > الاختبــار > تخــصيص قيمــة الصدق.

(وعلى عكس نظرية قابلية التحقق، المعنى يسبق الاختبار: انظر Bunge (1979b).

مثال جرى إمعان النظر فى الصيغة الشرطية "إذا كانت أ، إذن ب". وتبين أن ب صادقة بالفعل فى حالات كثيرة، وليست كاذبة فى أى حالة \_ حتى الآن. وهذه النتيجة تجعل أ معقولة (وليست محتملة مع ذلك)، ومن حيث كذلك تكون جديرة ببحث إضافى. إلى أى حد تكون أ معقولة لا يوجد أساس لتخصيص قيمة عددية لهذه المعقولية. وقصارى مايمكن أن نقوله، على صوء الدليل، أ معقولة أكثر من لا أ. وربما يكون البحث المقبل فقط قادرا على إقامة الدليل على أ (إثباتها)، أو على الأقل بيان أن قيمة صدقها عالية.

# ٥-٥ المشكلة لا تزال مطروحة

والمهمة التالية هي صياغة نسق مسلمة متماسك يجسد بعض الأمنيات السابقة أو يجسدها جميعا. وهناك تحذيرات ثلاثة في المكان الملائم. الأول يه أنه إذا اعتبر الصدق والكذب يتمم أحدهما الآخر، يجوز للمرء أن يغوى بالتسليم بأن (p) = I - V(p) . ومع ذلك يستلزم هذا الافتراض أن نفي نصف الصدق (= نصف الكذب)، والذي يمكن أن يكون صحيحا تماما، يكون جديرا بتقرير م نفسه. وبالإضافة إلى ذلك، بالاشتراك مع الأمنية ٤، يودى إلى نتيجة غير مقبولة مؤداها أن القضبايا العطفية وقضبايا البدائل لهما قيمة الصدق ذاتها. ودعنى أقرر: الإنكار أهون بكثير من التقرير.

والتحذير الثانى هو أن المرء لا بد من أن يقاوم الإغراء بتعريف الصدق الجزئي في حدود الاحتمال. والمسبب الأول هو أن المصدق والاحتمال لا يقبلان التعريف على نحو متبادل، إذا كان الأمر فقط لأن الصدق محمول أو منسوب للقضايا، على حين أن الاحتمالات يمكن فقط أن تكون محمولة أو منسوبة لوقائع من نوع معين. والسبب الثاني هــو أن مفهوم الصدق سابق منطقيا على مفهوم الاحتمال، لأننا عندما نراجع العبارات الاحتمالية، سواء كانت مراجعة نظرية أو تجريبية، ترانا نسلم بأنها يمكن أن تكون صادقة على نطاق ما. وأخيرا، فإن قيم الــصدق لا تتضم مثل الاحتمالات. على سبيل المثال، قيمة صدق عطف قــضيتين مستقلتين لهما نفس قيمة الصدق تساوى قيمة الصدق الأخيرة، تــساوى ناتج احتمالهما.

والاقتراح النهائى هو أن النظرية لا بد من أن نتضمن مفهوم احتمسال مصدر الصدق، مثل تكنيك الاختبار. وبالفعل، يحدث غالبا أن ينسب المسرء قيمة صدق عالية عندما يستعمل منهجا غير مصقول، ويكتشف فقسط خطسا عندما يستخدم إجراء دقيقا جدا. وهذا يوحى بإضافة الأمنية التالية:

أمنية ٦ إذا كان من الممكن أن يخصص أو يسند إلى القضية p قسيم صدق مختلفة على أساس اختبارات ذات احتمالات مختلفة (r(p ، فساختر الإسناد الذي يزيد إلى الحد الأعلى ناتج القضيتين:

 $r(p).V(p) = \max.$ 

حيث يمتد معإمل الاحتمال بين 0 و1.

وأرى أنَّ فى هذا القدر كفاية بالنسبة إلى الأمنيات لدالة التقييم. وجاء اقتراح سرد هذه الشروط بوصفه مشروعا بحثيا. ويكمن هذا المشروع فـى اكتشاف فئة متسقة من المسلمات تستوفى الأمنيات السابقة، يكون بعصها بديهيات، وبعضها الآخر نظريات، وربما يبقى بعضها الآخر فـى صورة متغيرة أو حتى لا يكون فى صورة على الإطلاق.

#### ملاحظات ختامية

يستعمل كل شخص مفهوم التناظر فى الصدق، ولكن يبدو أن لا أحد بعرف ما عسى أن يكون المفهوم على وجه الدقة. ومن شم يتعين على الفلاسفة توضيح هذا المفهوم من خلال نظرية ملائمة، أعنى نسقا فرضيا ـ استنباطيا. ومع ذلك، فإن النظرية الكافية فى الصدق الواقعى بوصفها كفايـة الفكرة للواقعة يجب ألا تكون أولية. وبدلا من ذلك يجـب أن تتـسجم مـع المربقة التي يشرع بها العلماء والتكنولوجيون في اكتشاف الحقائق وتنقيتها. العر-وعلى وجه الخصوص، يجب أن تتضمن أفكار الكفاية عن علاقات الواقعة \_ ر-. الفكرة والفكرة \_ القضية، بالإضافة إلى فكرة دقة الانسجام (مزدوج الخطأ). <sub>والشيء</sub> المحقق أن هذا المشروع سيكون أكثر أهمية ودقة ومكافأة مـــن أى نبال عن العوالم المتعددة أو بيان بنيوي نسبى ضد الإمكانية الحقيقية لإنشاف حقائق موضوعية.

.

.

•

. .

• • •

•

• .



بنائلش هذا الكتاب أقدم وإسعب شكلتين أو سؤالين في العلم واللسنية منابل من النامة، وما العلمية المنافسة الإلى الأسطة القاسفية والطبية النتقاة بالدادة، ويدور التصف الثاني ولد. هو أسقة العلن، لولوجية الدافع إلى مالية الشكلتين في كتاب ولد. هو أن ارتواجية والقلسة قصب، وإنما في علم القدس لا مع أجبًا، كما يسمى الكتاب إلى إعادة توجد المادة والعلى بسماعة العلم المعاصر، وعلمه قيزاع الكرانة، وطالا الأصراب الإدراكي، وفي قلسفة القرياء يدافع بورتجي العصر الأقض المادة، ولعلى بعماعة العلم العامي وقلمة وزياجي العصر، القصمي المادة، ولم علمية العلم عن القالي أن قلة من العامية، يستقبون تاليف عمل علمي من حيث المعود المي وقل الم